
        
            
                
            
        

    
  

  

Triệt Ngộ Đại Sư Thị Chúng 

Thích Nguyên Chơn Dịch 

---o0o--- 

 Nguồn  

 http:// www.niemphat.net  

 Chuyển sang ebook 11-01-2012 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://ww w.phapthihoi.org 



---o0o--- 

Đại sư húy Tế Tỉnh, tự Nột Đường, hiệu Mộng Đông, người ở huyện Phong 

Nhuận,  Kinh  Đông,Trung Quốc;  họ Mã, cha  húy Vạn Chương,  mẹ  họ Cao. 

Đại sư là Tổ thứ 12 của tông Tịnh Ðộ. Lúc nhỏ Sư rất thông minh, dĩnh ngộ. 

Lớn lên Sư theo Nho học, làu thông kinh sử. Năm 22 tuổi, sau một cơn bệnh 

nặng, Sư ngộ được thân  này  là  vô thường, nên phát chí  xuất thế. Hết bệnh, 

Sư đến  huyện  Phòng Sơn  lễ  ngài Vinh  Trì ở am  Tam  Thánh  xuất  gia,  năm 

sau đến chùa Tụ Vân cầu Luật Sư Hằng Thật thọ giới Cụ Túc. Từ đó về sau 

Sư tham học với các vị Long Nhất chùa Hương Giới, Huệ Ngạn chùa Tăng 

Thọ,  Biến  Không  chùa  Tâm  Hoa,  đạt  được  yếu  chỉ  kinh  Viên  Giác,  Pháp 

Hoa,  Lăng  Nghiêm,  Kim  Cang  và  pháp  Tam  Quán  Thập  Thừa.  Mùa  Đông 

niên  hiệu  Càn  Long  33  (1768),  Sư đến  chùa  Quảng  Thông  tham  yết  Thiền 

Sư  Túy  Như  Thuần  Ông  phát  minh  tâm  địa,  được  ấn  khả  nối  đời  36  dòng 

Lâm Tế, đời thứ 7 phái Khánh Sơn. 

Sau Sư kế thừa ngài Thuần Ông ở chùa Quảng Thông lãnh chúng tham thiền 

suốt 14 năm không hề mỏi mệt, tiếng tăm vang khắp hai vùng Nam Bắc. Có 

lần, Ngài nghĩ rằng: "Thiền sư Vĩnh Minh Diên Thọ là  một bậc tông tượng 

trong Thiền  môn  mà còn hướng tâm về Tịnh Ðộ, cầu sanh An Dưỡng, ta là 

ai mà chẳng dám hướng tâm về?" Từ đó Ngài chủ trương Liên Tông chuyên 

tu tịnh nghiệp. Niên hiệu Càn Long năm 57 (1793), Sư đến chùa Giác Sanh 

trụ trì 8 năm, trùng tu điện đường, xây dựng phòng xá, chấn hưng Tịnh tông. 

Năm Gia Khánh thứ 5 (1800) Sư lui về ẩn tu ở chùa Tư Phước tại Hồng Loa, 

dự  định  đến  hết  đời,  nhưng  bốn  chúng  luyến  mộ  theo  về  rất  đông.  Sư  tùy 

pháp  thuận  người  nên  lưu  chúng,  khiến  nơi  đây  không  bao  lâu  trở  thành 

Tịnh Ðộ tòng lâm nổi tiếng. Sư thông đạt yếu chỉ Thiền Tịnh, nghiêm khắc 

với  mình,  tha  thiết  với  người,  biện  tài  vô  ngại,  là  bậc  nhất  của  Phật  môn 

đương thời. 

Trước lúc thị tịch nửa tháng, Ngài biết thân hơi có bệnh, bảo đệ tử trợ niệm 

danh  hiệu  Phật,  thấy  trong  hư  không  vô  số  tràng  phan,  bảo  cái  từ  phương 

Tây  hiện  đến.  Ngài  bảo  chúng  rằng:  "Tướng  Tịnh  Ðộ  đã  hiện,  ta  sắp  về 

Tây". Đến giờ Thân ngày 17 tháng 12 Ngài đoan tọa, mặt hướng về phương 

Tây,  chắp  tay  nói  rằng:  "Niệm  một  tiếng  Hồng  Danh  thấy  một  phần  tướng 

quý và vẻ đẹp", rồi kiết ấn Di-đà, an nhiên thị tịch, hương thơm lan tỏa khắp 

nơi. Để nhục thân cúng dường bảy ngày, tóc trắng biến thành đen, diện mạo 

như  lúc  còn  sống,  tươi  nhuận  lạ  thường.  Ngày  thứ  mười  bốn  nhập  khám, 

ngày thứ hai  mốt trà-tỳ, thâu được  hơn trăm  viên  xá-lợi tôn thờ ở tháp Phổ 

Đồng. 

Ngài sanh vào giờ Mùi ngày 14 tháng 10 niên hiệu Càn Long thứ 6 (1741), 

thị  tịch  giờ  Thân  ngày  17  tháng  12  niên  hiệu  Gia  Khánh  thứ  15  (1810), 

hưởng thọ 70, pháp lạp 48. 


*** 

Tất cả pháp  môn  lấy  việc  minh tâm  làm đầu, tất cả  hành  môn  lấy  việc tịnh 

tâm  làm  trọng  yếu,  mà  pháp  trọng  yếu  để  minh  tâm  không  gì  bằng  niệm 

Phật.  Hiện  tại  niệm  Phật  thì  mai  sau  nhất  định  thấy  Phật,  chẳng  nhờ  vào 

phương  tiện  mà  tâm  tự  khai  ngộ.  Như  thế,  niệm  Phật  chẳng  phải  là  pháp 

trọng  yếu  để  minh  tâm  ư?  Lại,  pháp  trọng  yếu  để  tịnh  tâm  cũng  không  gì 

bằng  niệm  Phật,  một  niệm tương  ưng tức  một  niệm  Phật,  niệm  niệm tương 

ưng tức niệm niệm Phật. Như hạt châu thủy thanh bỏ vào trong nước đục thì 

nước  đục  chẳng  thể  chẳng  trong;  danh  hiệu  Đức  Phật  đặt  vào  loạn  tâm  thì 

loạn tâm chẳng thể chẳng Phật (vắng  lặng). Như thế, niệm Phật chẳng phải 

là pháp trọng yếu để tịnh tâm ư? Một câu danh hiệu Phật gồm thâu yếu chỉ 

của  hai  môn  Ngộ  và  Tu.  Toàn  ngộ  thì  tín  ở  trong  ngộ,  toàn  tu  thì  chứng  ở 

trong tu. Tín, giải, tu, chứng gồm thâu; yếu chỉ của tất cả kinh điển Đại Tiểu 

thừa, đều hàm nhiếp. Vậy, một câu Di-đà, há chẳng phải là Đạo chí yếu ư? 

Một  niệm  tâm  hiện  tiền  của  chúng  sanh  vốn  toàn  chân  mà  thành  vọng, 

nhưng  toàn  vọng  tức  chân,  suốt  ngày  chẳng  biến  đổi,  mà  suốt  ngày  tùy 

duyên. Nếu chẳng thuận cảnh Phật mà niệm cảnh Phật thì liền niệm chín cõi; 

chẳng  niệm  Tam  Thừa  thì  liền  niệm  Lục  Phàm;  chẳng  niệm  cõi  trời  người 

thì liền niệm Tam Ðồ; chẳng niệm ngạ quỷ, súc sanh thì liền niệm địa ngục. 

Phàm đã có tâm thì không thể vô niệm. Vì tâm thể vô niệm chỉ chư Phật mới 

chứng  đắc, còn từ Đẳng Giác trở  về trước đều thuộc  hữu  niệm.  Phàm  khởi 

một  niệm,  nhất định sẽ rơi  vào  mười cõi,  vô  niệm  thì  vượt ngoài  mười cõi. 

Vì không một niệm nào vượt ra khỏi mười pháp giới. Cho nên, vừa khởi một 

niệm  tức  đã  có  một  duyên  thọ  sanh.  Người  biết  rõ  lý  này  mà  không  niệm 

Phật  thì  chưa  từng  có  vậy.  Nếu  tâm  này  tương  ưng  với  lòng  đại  từ  đại  bi 

bình đẳng, công đức y chánh cho đến hồng danh vạn đức tức đã niệm pháp 

giới Phật vậy. Nếu tâm này tương ưng với tâm Bồ-đề, Lục Ðộ vạn hạnh tức 

đã niệm pháp giới Bồ-tát vậy. Nếu tâm vô ngã tương ưng với mười hai nhân 

duyên tức đã niệm pháp giới Duyên Giác. Nếu tâm  vô  ngã quán  xét Tứ Ðế 

tức đã  niệm  pháp  giới  Thanh Văn.  Hoặc  tâm  này  tương ưng  với Tứ Thiền, 

Bát  Ðịnh  cho  đến  Thập  Thiện  thượng  phẩm  tức  đã  niệm  pháp  giới  thiên. 

Nếu tâm tương ưng với ngũ giới tức đã niệm pháp giới người. Nếu tu tập các 

pháp Ngũ Giới, Thập Thiện mà trong tâm còn sân hận, kiêu mạn, thắng thua 

tức rơi vào pháp giới Tu La. Nếu dùng tâm yếu kém niệm Thập Ác hạ phẩm 

tức  rơi  vào  pháp  giới  súc  sanh;  nếu  dùng  tâm  nửa  yếu  kém  nửa  mạnh  mẽ 

tương ưng với trung phẩm Thập Ác thì liền rơi vào pháp giới Ngạ Quỷ; nếu 

với tâm mạnh mẽ tương ưng với thượng phẩm Thập Ác thì liền rơi vào pháp 

giới Địa Ngục. Thập Ác tức là sát sanh, trộm cướp, tà dâm, vọng ngữ, ỷ ngữ, 

ác khẩu, lưỡng thiệt, tham, sân, tà kiến. Trái lại là Thập Thiện. Các ông nên 

thầm  xét  kỹ,  những  tâm  niệm  khởi  lên  hằng  ngày  tương  ưng  với  pháp  giới 

nào mạnh nhất thì nơi an thân lập mạng ngày sau tự có thể biết được, chẳng 

cần phải nhọc hỏi người. 

Tất cả cảnh  giới chỉ do  nghiệp chiêu cảm, chỉ do tâm  hiển  hiện, đương thể 

cảnh giới ấy tức không. Phàm có tâm thì không thể không có cảnh. Cho nên, 

không hiển hiện cảnh Phật thì hiển hiện chín cõi, không hiển hiện cảnh Tam 

Thừa  thì  hiển  hiện  cảnh  Lục  Phàm,  không  hiện  cảnh  trời,  người,  ngạ  quỷ, 

súc  sanh  thì  hiện  cảnh  địa  ngục.  Cảnh  giới  Phật  và  Tam  Thừa  tuy  có  hơn 

kém  khác  nhau,  nhưng  cũng  đều  thọ  hưởng  pháp  lạc.  Cảnh  giới  chư  thiên 

trong ba cõi chỉ thọ dụng  niềm  vui  ngũ dục từ Thiền Ðịnh. Cảnh  giới  nhân 

gian thì khổ vui lẫn lộn, mỗi mỗi tùy theo nghiệp lực của mình mà lãnh chịu 

hoặc  hưởng  thọ  khác  nhau.  Cảnh  giới  ngạ  quỷ,  súc  sanh  khổ  nhiều  vui  ít; 

cảnh  giới  địa  ngục  chỉ  thuần  vô  lượng  khổ.  Như  núi  sông,  người  vật  thấy 

trong mộng đều nương vào tâm mộng mà hiện, nếu không có tâm  mộng thì 

không có cảnh mộng, không có cảnh mộng thì không có tâm mộng. Cho nên 

biết ngoài tâm không có cảnh, ngoài cảnh chẳng có tâm. Toàn cảnh tức tâm, 

toàn tâm tức cảnh. Nếu từ nhân mà xét quả thì nên quán tâm, nếu nơi quả mà 

nghiệm  nhân  thì  nên  quán  cảnh.  Cho  nên  nói:  "Chưa  có  cảnh  vô  tâm  cũng 

không  có  tâm  vô  cảnh".  Quả  ắt  phải  từ  nhân,  nhân  ắt  phải  kết  quả.  Nếu 

người biết được đạo lý tâm cảnh,  nhân quả nhất  như bất  nhị  mà còn không 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ thì tôi không tin. 

Nếu  chân  thật  vì  sanh  tử  mà  phát  tâm  Bồ-đề,  dùng  tin  sâu  nguyện  thiết  trì 

niệm danh hiệu Phật thì chỉ mười sáu chữ Nam mô Tây phương Cực Lạc thế 

giới đại từ đại bi  A-di-đà Phật đã là đại tông chỉ của pháp  môn Niệm Phật. 

Nếu chẳng phát tâm chân thật vì sanh tử thì tất cả những lời khai thị đều là 

hý  luận.  Tất  cả  những  khổ  não  sâu  rộng  ở  thế  gian  không  gì  hơn  sanh  tử. 

Nếu chẳng thấu suốt sanh tử thì sanh tử tử sanh, sanh sanh tử tử không bao 

giờ dừng nghỉ, ra khỏi bào thai này lại vào bào thai khác; bỏ đãy da này lại 

giữ đãy da khác, còn không kham  nhận  nổi  những thống khổ ấy.  Huống  gì 

chưa thoát luân hồi thì khó tránh khỏi đọa lạc; bào thai heo, thai chó nơi nào 

chẳng chui vào; đãy da lừa, da ngựa cái nào chẳng giữ lấy. Thân người khó 

được mà lại dễ mất, một niệm lỗi lầm thì liền rơi vào đường ác. Tam đồ dễ 

vào mà lại khó ra, địa ngục dài lâu mà khổ não vô lượng. Từ Thất Phật đến 

nay còn làm loài trùng kiến, tám vạn kiếp sau chưa thoát thân bồ câu. Đường 

súc sanh đã dài  lâu  mà cõi địa  ngục,  ngạ  quỷ còn  lâu dài  gấp bội. Trải qua 

kiếp  số  như  hằng  sa  bao  giờ  liễu  thoát,  bao  giờ  dừng  nghỉ.  Vạn  khổ  nấu 

nung  không  nơi  trở  về,  không  ai  cứu  vớt.  Mỗi  lần  nói  đến  việc  ấy  thì  lông 

tóc dựng ngược, mỗi lần nghĩ đến việc ấy thì ngũ tạng như đốt như thiêu. Vì 

thế,  ngay  hôm  nay  phải  thống  thiết  nghĩ  đến  sanh  tử  như  mất  cha  mẹ,  như 

cứu lửa cháy đầu. 

Nhưng ta hôm nay có sanh tử thì ta mong cầu xuất ly, tất cả chúng sanh cũng 

đều có sanh tử thì cũng nên cầu xuất ly. Họ và ta vốn đồng một thể, đều là 

cha mẹ nhiều đời. Chư Phật vị lai nếu chẳng nghĩ tới việc cứu độ chúng sanh 

mà  chỉ  mong  cầu  tự  lợi  thì  lý  này  có  chỗ  thiếu  sót,  tâm  có  chỗ  chưa  an. 

Huống  gì  tâm đại  bi chưa phát thì bên  ngoài  không cảm  đến chư Phật, bên 

trong không khế  hợp bản  tánh; trên chẳng thể thành  tựu  trọn  vẹn Phật đạo, 

dưới không thể làm lợi ích tất cả quần sanh. Đồng thời ái ân từ vô thủy làm 

sao dứt bỏ, oán hận từ ngàn đời lấy gì để giải trừ; thiện căn gom nhóm từ lâu 

xa khó mà thành thục, pháp môn tu hành sẽ gặp nhiều chướng duyên, dẫu có 

thành tựu cũng sẽ rơi vào nhỏ hẹp. Cho nên cần phải xứng tánh mà phát tâm 

đại Bồ-đề. Đã phát đại tâm thì nên tu đại hạnh, tìm cầu một pháp môn nào dễ 

tu hành nhất, dễ thành tựu nhất, thỏa đáng nhất, cùng tột viên đốn nhất trong 

tất cả các pháp môn để hạ thủ công phu. Pháp môn ấy không gì bằng tin sâu 

nguyện thiết trì danh hiệu Phật. Tin sâu tức là tin vào Phạm âm của Thích-ca 

Như Lai nhất định không hư dối, tin tâm nguyện đại từ đại bi của Di-đà Thế 

Tôn nhất định không phải là nguyện suông. Vả lại dùng nhân niệm Phật cầu 

vãng sanh thì nhất định sẽ cảm được quả thấy Phật mà được vãng sanh. Như 

trồng dưa được dưa, tỉa đậu được đậu, vang ắt ứng theo tiếng, ảnh ắt tùy theo 

hình. Nếu nhân chẳng luống bỏ thì quả ắt không mất. Điều đó không cần đợi 

phải  hỏi  Phật,  mà có thể tự tin  nơi  mình vậy.  Huống  gì  một  niệm  tâm tánh 

hiện  tiền  của  chúng  ta  toàn  chân  mà  thành  vọng,  toàn  vọng  tức  chân,  suốt 

ngày  tùy  duyên,  suốt  ngày  bất  biến;  ngang  thì  khắp  mười  phương,  dọc  thì 

suốt ba thời, Tịnh Ðộ Di-Ðà không ngoài đương thể đều bao hàm trong đó. 

Dùng tâm có Phật nơi ta để niệm Phật nơi tâm ta, há Phật nơi tâm ta chẳng 

ứng tâm có Phật nơi ta ư ? 

Vãng Sanh Truyện có nói đến thụy tướng lúc lâm chung, minh bạch rõ ràng 

há  lại  dối ta  ư? Tin  như thế rồi thì tâm ưa thích càng  mạnh  mẽ, dùng  niềm 

vui của  Tịnh  Ðộ quán  xét  lại cảnh khổ  Ta-bà thì tâm  muốn  xa  lìa càng sâu 

nặng,  như  lìa  hầm  phân,  như ra  khỏi  lao  ngục.  Dùng  cảnh  khổ  Ta-bà  quán 

xét cảnh an  lạc ở  Tịnh Ðộ  thì tâm  vui thích chí  thiết,  như trở  về cố  hương, 

như hướng đến kho báu. Tóm lại, như khát nghĩ đến nước, như đói nghĩ đến 

cơm,  như bệnh  nặng  nghĩ đến thuốc  hay,  như con  thơ  nhớ  mẹ  hiền;  như bị 

kẻ  thù  cầm  dao  rượt  đuổi,  như rơi  vào  lửa  nước  mà  gấp  cầu  cứu  nạn.  Nếu 

khẩn thiết như vậy thì tất cả cảnh duyên không thể dẫn dắt, xoay chuyển ta 

được.  Sau  đó  dùng  tâm  tín  nguyện  này  trì  niệm  danh  hiệu  Phật,  niệm  một 

tiếng  là  một  chủng  tử cửu  liên  hoa,  niệm  một  câu  là  một  chánh  nhân  vãng 

sanh  Tịnh  Ðộ.  Tâm  tâm  cần  tương  tục,  niệm  niệm  chẳng  gián  đoạn.  Phải 

chuyên,  phải  cần,  không  xen  tạp,  càng  lâu  ngày  thì  càng  kiên  cố,  càng  trì 

niệm  thì  càng  thiết  tha.  Lâu  ngày  chầy  tháng  tự  thành  khối,  đạt  được  nhất 

tâm bất loạn vậy. Thật đúng như thế, nếu chẳng vãng sanh thì Thích-Ca Như 

Lai trở thành người vọng ngữ, nguyện của Di-Ðà Thế Tôn trở thành nguyện 

suông. Há có lý này ư? 

Pháp môn "chỉ thẳng tâm người thấy tánh thành Phật" của Thiền tông so với 

pháp  môn  "tâm  này  làm  Phật, tâm  này  là  Phật" trong Quán  Kinh thì  không 

thẳng tắt và mau chóng bằng. Vì sao? Vì thấy tánh thì khó mà làm Phật thì 

dễ. Thế nào là thấy tánh? Đó là xa lìa tâm ý thức, linh minh hiển lộ. Vì khởi 

đầu  phải  thấy  tánh  cho  nên  khó.  Thế  nào  là  làm  Phật?  Đó  là  trì  niệm  danh 

hiệu Phật, quán Y báo, Chánh báo của Phật cho nên dễ. Kinh ghi rằng: "Khi 

tâm các ông  nghĩ đến  Phật thì  tâm  này tức 32 tướng  đại trượng phu, 80  vẻ 

đẹp  tùy  hình.  Như  thế  há  chẳng  phải  dùng  tưởng  Phật  niệm  Phật  để  được 

làm Phật sao? Phàm "thành Phật,  là Phật", theo  lý không  hai đường,  nhưng 

"thấy  tánh"  và  "làm  Phật"  thì  khó  dễ  khác  nhau  rất  xa.  Như  vậy  há  chẳng 

phải Niệm Phật  mau chóng  và thẳng tắt  hơn Tham  Thiền ư? Một  là lời của 

chư  Tổ,  một  là  lời  của  chư  Phật,  bên  nào  trọng  bên  nào  khinh,  lời  nào  nên 

lấy lời nào nên bỏ, người học cần phải biết rõ. Xa lìa thói quen cũ, lắng tâm 

bình khí thử kiểm điểm xem, ắt sẽ chấp nhận lời này là không sai lầm vậy! 

Sau khi Thiền Sư Thạch Sương viên tịch, đại chúng suy cử Thủ Tọa Thái kế 

thừa trụ trì. Lúc bấy giờ ngài Cửu Phong Kiền làm thị giả nói rằng: "Nếu kế 

thừa, cần phải thấu rõ ý của Tiên Sư!" 

Thủ Tọa Thái hỏi rằng: "Tiên sư có ý gì, ta chưa thể hội được!" 

Thị  giả  Kiền  đáp:  "Bình  thường  Tiên  Sư  dạy  mọi  người  rằng:  ‘Hãy  dừng 

nghỉ đi, hãy dứt bặt đi, hãy lặng lẽ đi, hãy như lò hương trong ngôi miếu cổ 

đi, hãy như một dải lụa trắng đi, hãy vạn năm nhất niệm đi. Còn tất cả những 

điều khác thì không hỏi đến. Thế nào là như một dải lụa trắng? 

Thủ tọa Thái đáp rằng: "Đó chỉ là nói về việc của một sắc". 

Thị giả Kiền nói rằng: "Ông chưa từng hiểu ý của Tiên sư". 

Thủ tọa Thái bảo rằng: "Hãy thắp hương lên, nếu khói hương vừa hết mà ta 

không đi được, tức không hiểu ý của Tiên Sư". 

Mọi  người  liền thắp  hương, khói chưa kịp tan thì Thủ  Tọa Thái đã thị tịch. 

Thị giả Kiền vỗ lưng Thủ Tọa nói rằng: "Ngồi thoát hóa, đứng viên tịch tức 

chẳng phải không, nhưng ý của Tiên Sư thì chưa từng mộng thấy". 

Ngài Tào Sơn đang ngồi ở tăng đường thì gặp Chỉ Y Đạo Giả đi ngang qua, 

Tào Sơn nói rằng: "Chỉ Y Đạo Giả đó ư?" 

Chỉ Y đáp: “Không dám!” 

Ngài Tào Sơn hỏi: Thế nào là việc của Chỉ Y? 

Đáp: Áo lông cừu vừa khoác lên thân thì vạn pháp đều Như. 

Hỏi: Thế nào là dụng của Chỉ Y ? 

Chỉ  Y  dạ  một  tiếng  rồi  thị  tịch.  Ngài  Tào  Sơn  nói  rằng:  "Ngươi  chỉ  biết  đi 

như thế mà chẳng biết đến như thế". 

Chỉ Y  liền  mở  mắt  hỏi rằng:  Khi chơn tánh  linh  minh không  nương  gá bào 

thai thì thế nào? 

Ngài Tào Sơn nói: Cũng chưa phải là kỳ diệu. 

Phàm  ngồi  thoát  hóa,  đứng  yên  thị  tịch  mà  chưa  rõ được  đại  pháp  thì  chắc 

chắn chưa liễu ngộ. Nhưng công phu tham học nào phải dễ dàng. Nếu có thể 

xoay chuyển một mảnh tinh thần này, chuyên tâm niệm Phật, cầu sanh Tịnh 

Ðộ  thì  nhất  định  sẽ  đạt  được  thượng  phẩm  thượng  sanh,  há  phải  cần  gặp 

người để ấn chứng sao? Như Chỉ Y Đạo Giả hỏi rằng: "Thế nào là kỳ diệu?" 

Ngài Tào Sơn đáp: "Chẳng nương gá". Chỉ Y liền từ biệt mà thị tịch. 

Ôi! Nói chẳng nương gá mà lại nương gá vào bào thai xú uế, chẳng bằng nói 

chẳng nương gá mà nương gá nơi hoa sen thanh tịnh. Như luận đến bào thai 

xú uế và hoa sen thanh tịnh thì hơn kém đã cách xa. Huống gì xuất thai cách 

ấm,  chẳng  dễ  dàng  làm  chủ.  Còn  khi  hoa  sen  vừa  nở  thì  đã  đầy  đủ  thắng 

duyên. Vậy kiếp  và  ngày  lâu  mau, đất trời xa cách, cũng  đâu đủ để  dụ cho 

việc hơn kém ấy. Cho nên chẳng lạ gì khi nghe Đại Sư Vĩnh Minh Diên Thọ 

nói rằng: "Có Thiền mà không có Tịnh, mười người lầm lạc hết chín, không 

Thiền mà có Tịnh thì vạn người tu vạn người đạt”. Đó là lời chân thật, là lời 

thống thiết phát xuất từ tâm đại từ bi; xin người học chớ bỏ qua. 

Đầu tiên mê chân khởi vọng thì gọi là một niệm vọng động; cuối cùng phản 

vọng trở  về chân thì  gọi  là  một niệm  tương ưng.  Thế thì sau khi khởi  vọng 

và trước khi trở về chân, khoảng giữa đó lại có pháp gì bên ngoài một niệm 

này?  Vì  thế  một  niệm  ngộ  tùy  theo  duyên  Tịnh,  tức  pháp  giới  Phật.  Một 

niệm mê tùy duyên nhiễm tức chín pháp giới. Mười phương hư không là tại 

một  niệm  mê  muội  này;  tất  cả  Tịnh  Ðộ  là  từ  một  niệm  lắng  trong  này.  Tứ 

sanh chánh báo cũng từ một niệm tình tưởng này hợp tan mà được. Tứ đại y 

báo cũng là từ một niệm này động tịnh, thuận nghịch mà có. Nương vào một 

niệm  này  mà  biến  hiện  các  pháp,  lìa  một  niệm  này  thì  không  pháp  nào  có 

được. Một niệm này vốn là pháp giới theo duyên mà khởi; duyên không có 

tự tánh thì toàn thể là pháp giới. Cho nên ngang thì cùng khắp mười phương, 

dọc thì xuyên suốt ba thời; lìa lỗi bặt lầm, chẳng thể nghĩ bàn. Pháp nhĩ đầy 

đủ  oai  thần  này,  đầy  đủ  công  dụng  này.  Nay  dùng  niệm  này  mà  niệm  Đức 

Phật Di- Ðà, cầu sanh Tịnh Ðộ, thì đang lúc niệm, y chánh của Tây phương 

đã ở trong tâm ta, đồng thời tâm ta cũng đã ở trong y chánh của Tây phương 

vậy.  Như  hai  gương  đối  diện  soi  chiếu  lẫn  nhau.  Đó  là  tướng  “ngang  cùng 

khắp  mười  phương”  vậy.  Nếu  theo  nghĩa  “dọc  xuyên  suốt  ba  thời”  thì  khi 

niệm Phật, tức khi thấy Phật cũng là lúc thành Phật, khi cầu vãng sanh tức là 

lúc  vãng  sanh  cũng  là  khi  độ  sanh.  Ba  thời  cùng  lúc,  không  có  trước  sau. 

Như ánh sáng của hạt châu trên lưới trời Đế Thích cũng khó sánh đồng toàn 

thể; nhưng sự việc trong giấc mộng Nam Kha thì tạm cho “cùng thời”. Ngộ 

lý  này  thật  khó,  nhưng  tin  thì  rất  dễ,  chỉ  cần  ngay  đó  thừa  đương  thì  cuối 

cùng nhất định được toàn thân thọ dụng. Đến đây có thể cho rằng việc tham 

học đã mãn, việc làm đã xong. Hoặc chưa thể đạt được thì chỉ cần tùy thuận 

quán xét, tùy phần thọ dụng vậy. 

Tâm  tạo  nghiệp  thì  tâm  cũng  chuyển  được  nghiệp.  Nghiệp  do  tâm  tạo  thì 

nghiệp  tùy  tâm  chuyển.  Nếu  tâm  chẳng  chuyển  được  nghiệp,  tức  bị  nghiệp 

trói  buộc. Nếu  nghiệp chẳng chuyển theo  tâm tức  nghiệp trói  buộc tâm. Vì 

sao tâm chuyển được nghiệp? Vì tâm hợp với đạo, tâm hợp với Phật. Vì sao 

nghiệp  trói  buộc  được  tâm?  Vì  tâm  nương  gá  theo  trần  cảnh,  mặc  tình  tạo 

tác,  mặc  tình  lãnh  thọ.  Tất  cả  cảnh  giới  hiện  tiền  và  quả  báo  vị  lai  đều  do 

nghiệp cảm nên, đều do tâm hiển hiện. Do nghiệp cảm thì cảnh giới hiện tiền 

và quả báo vị lai đều nhất định, vì nghiệp trói buộc tâm. Do tâm hiển hiện thì 

cảnh  giới  hiện  tiền  và  quả  báo  vị  lai  đều  bất  định,  vì  tâm  chuyển  được 

nghiệp.  Người  tu  hành,  nếu  đang  lúc  nghiệp  trói  buộc  tâm,  cảnh  giới  hiện 

tiền  và  quả  báo  vị  lai  nhất  định  mà  bỗng  nhiên  phát  tâm  rộng  lớn,  tu  hạnh 

chân thật khiến tâm hợp với đạo, hợp với Phật thì tâm chuyển được nghiệp. 

Bấy  giờ  cảnh  giới  hiện  tiền  và  quả  báo  vị  lai  vốn  nhất  định  trở  thành  bất 

định. Nếu đang lúc tâm chuyển nghiệp, cảnh giới hiện tiền và quả báo vị lai 

bất định  mà bỗng  nhiên đại tâm  lui sụt,  hạnh chân thật thiếu sót thì  nghiệp 

trở  lại  trói  buộc  tâm.  Bấy  giờ  cảnh  giới  hiện  tiền  và  quả  báo  vị  lai  vốn  bất 

định trở thành nhất định. Nhưng nghiệp đã tạo ở quá khứ thì nay không biết 

làm sao? Có  mong cầu  mà phát  tâm  hay không? Cốt  yếu  là tại  nơi  ta, vì  ta 

tạo  nghiệp  thì  ta  chuyển  nghiệp,  chứ  chẳng  phải  do  người  khác.  Nếu  ngay 

hôm  nay ta phát  tâm  niệm  Phật cầu sanh  Cực  Lạc, hoặc quán  y báo, chánh 

báo,  hoặc  trì  niệm  danh  hiệu  Phật.  Niệm  niệm  liên  tục,  quán  và  niệm  đến 

chỗ  rốt  ráo  thì  tâm  hợp  với  Phật;  hợp  rồi  lại  hợp,  hợp  đến  chỗ  cùng  tột thì 

tâm  chuyển  được  nghiệp.  Bấy  giờ  cảnh  giới  Ta-bà  hiện  tiền  chuyển  thành 

Cực  Lạc; quả báo vị  lai trong  thai  mẹ chuyển thành thai  hoa sen, liền được 

làm người tự tại ở Lạc bang. Nếu đang lúc ấy tâm kia bỗng nhiên mất đi sức 

quán chiếu, hoặc bỗng sanh lui sụt, khiến tâm không hợp với Phật thì nghiệp 

trói buộc tâm; cảnh hiện tiền vẫn như cũ, quả báo vị lai vẫn y nhiên, trở lại 

làm chúng sanh khốn khổ ở Uế Ðộ. Thế thì chúng ta đã có tâm xuất ly, cầu 

sanh Tịnh Ðộ há chẳng kinh sợ mà cảnh giác, phấn chấn mà phát tâm ư? 

NGUYỆN  là  điều  kiện  tối  quan  trọng  trong  pháp  môn  Tịnh  Ðộ,  phàm  đã 

Nguyện cuối cùng ắt sẽ mãn nguyện. Như ông Uất-đầu-lam-phất tu tập định 

Phi Phi Tưởng bên bờ suối trong rừng sâu, mỗi khi định sắp thành tựu, phần 

nhiều bị các loài chim cá kinh động. Do đó ông ấy phát lời nguyện ác rằng: 

"Ngày  sau  ta  sẽ  làm  con  chồn  bay  vào  rừng  ăn  chim,  xuống  sông  bắt  cá". 

Quả thật về sau thành tựu định Phi Phi Tưởng sanh lên cõi trời thọ tám vạn 

đại  kiếp,  phước  trời  hết  đọa  làm  con  chồn  bay,  vào  rừng  ăn  chim,  xuống 

sông bắt cá. Đó là nguyện ác trái với chân tánh mà còn có lực dụng lớn, sau 

tám vạn kiếp mới thành tựu, huống gì nguyện thiện hợp với chân tánh? 

Thần  Tăng  Truyện  chép  rằng:  Một  vị  tăng  ở  trước  tượng  Phật  đá  phát 

nguyện đùa rằng: "Nếu đời này ta không liễu ngộ được sanh tử, nguyện đời 

sau  làm  một  Đại  Thần  uy  vũ".  Quả  thật  đời  sau  vị  này  là  một  Đại  Tướng 

Quân. Đây  là  nguyện đùa  mà còn được thỏa  mãn,  huống  gì  nguyện do tâm 

chí  thành  phát  khởi?  Lại  chép  rằng:  Có  một  vị  Tăng  làu  thông  kinh  luận, 

nhưng  đến  nơi  đâu  cũng  không  được  đãi  ngộ,  bèn  buồn  rầu  than  thở.  Vị 

Tăng bên cạnh thấy thế nói rằng: "Ông học Phật pháp, há chẳng nghe nói khi 

chưa  thành  Phật,  trước  phải  kết  duyên  với  mọi  người.  Tuy  ông  thông  biểu 

Phật  pháp,  nhưng  vì  sao  vô  duyên  với  chúng  sanh?" Vị  Tăng  kia  nói  rằng: 

"Ta ở nơi đây suốt đời ư?" Vị Tăng bên cạnh nói: "Ta sẽ thay ông làm việc 

ấy".  Lại  hỏi  rằng:  "Ông  còn  cất  giữ  vật  gì  chăng?" Ðáp:  "Chỉ  một  chiếc  y, 

chứ không còn gì khác". Vị Tăng nói: "Chừng ấy cũng đủ rồi".Vị Tăng liền 

bán  chiếc  y  mua  thực  phẩm,  dẫn  vị  tăng  kia  vào  một  khu  rừng  sâu,  nơi  có 

nhiều cầm thú côn trùng sinh sống, đặt thực phẩm trên đất, bảo vị Tăng kia 

phát nguyện. Sau đó dặn rằng: "Hai mươi năm sau ông mới nên khai pháp". 

Vị  Tăng  kia  làm  đúng  theo  như  lời  dặn,  sau  hai  mươi  năm  mới  khai  pháp. 

Bấy giờ người đến thọ giáo phần lớn đều là những thiếu niên. Bởi vì họ đều 

là hậu thân của những loài cầm thú côn trùng thọ thực khi xưa. Nguyện lực 

này chẳng thể nghĩ bàn, có thể dùng nguyện của người khác nhiếp hóa loài 

côn  trùng cầm thú thoát khỏi thân dị  loại,  sanh  vào cõi  người. Vậy  nguyện 

của  chính  mình  há  chẳng  độ  được  mình  ư?  Đức  Di-Ðà  do  bốn  mươi  tám 

nguyện mà chứng đắc Phật Quả, nguyện của ta nếu hợp với nguyện độ sanh 

của chư Phật, thì chỉ cần phát nguyện liền được vãng sanh, huống gì Phật có 

sức đại từ đại bi chẳng thể nghĩ bàn ? 

Như  Oánh  Kha  là  người  tham  đắm  rượu  thịt  vô  độ,  khi  đọc  Vãng  Sanh 

Truyện, mỗi lần đọc qua một truyện thì mỗi lần gật đầu. Sau đó ông nhịn ăn 

niệm Phật, đến bảy  ngày cảm đức Phật  hiện thân an  ủi rằng:  "Tuổi thọ của 

ngươi  còn  mười  năm,  nên  chuyên  tâm  niệm  Phật,  sau  mười  năm  ta  sẽ  đến 

đón". Oánh  Kha bạch rằng:  "Cõi Ta-bà  nhiều ác trược, dễ  mất chánh  niệm. 

Con xin được sớm vãng sanh Tịnh Ðộ, phụng sự chư thánh". Đức Phật dạy 

rằng:  "Chí  của  ngươi  đã  như  thế,  ba  ngày  sau  ta  sẽ  đến  đón".  Quả  thật,  ba 

ngày sau Oánh Kha được vãng sanh. 

Thiền sư Hoài Ngọc siêng tu tịnh nghiệp. Một hôm, thấy Phật và Bồ-tát hiện 

đầy khắp trong  hư không. Một  vị tay cầm  đài bạc bước  vào, sư  Hoài Ngọc 

nghĩ rằng: "Ta một đời siêng năng tu tập, ý muốn đài vàng, hôm nay vì sao 

chẳng được?" Vừa suy nghĩ xong thì đài bạc liền ẩn mất. Sư Hoài Ngọc càng 

siêng  năng  tu  tập,  hai  mươi  mốt  ngày  sau  lại  thấy  chư  Phật  và  Bồ-tát  hiện 

đầy  khắp  hư  không.  Vị  cầm  đài  bạc  khi  trước,  nay  đổi  cầm  đài  vàng  hiện 

đến. Sư Hoài Ngọc lặng yên thị tịch. 

Lưu Di Dân nương kết xã niệm Phật ở Đông Lâm, một hôm đang niệm Phật, 

bỗng thấy chư Phật hiện thân. Di Dân nghĩ rằng: "Ước gì được Như Lai lấy 

tay xoa đầu?" Đức Phật liền lấy tay xoa đầu. Lưu Di Dân lại nghĩ: "Ước gì 

được Như Lai lấy y phủ lên thân?" Đức Phật liền lấy y phủ thân. 

Than ôi! Đức Phật thỏa  mãn tất cả ước  nguyện của chúng sanh, thật có thể 

cho  là  bậc  cha  mẹ  đại  từ  đại  bi  vậy.  Muốn  chóng  được  vãng  sanh  liền  cho 

chóng  vãng  sanh,  muốn  đài  vàng  thì  liền  đổi  đài  vàng,  muốn  xoa  đầu  liền 

được xoa đầu, muốn được y phủ thân liền được y phủ thân. Phật đã từ bi với 

tất cả chúng sanh, há chỉ không từ bi với ta sao? Phật đã thỏa mãn tất cả ước 

nguyện của chúng sanh, há chỉ không thỏa mãn ước nguyện của ta sao? Tâm 

đại từ đại bi không chọn lựa thì đâu có lý này? Vì thế chân thật phát nguyện 

thì tín đã ở trong nguyện. Tín và Nguyện đã chân thì hạnh không cầu khởi đã 

tự khởi. Thế thì ba món tư lương Tín, Hạnh, Nguyện chỉ một chữ Nguyện đã 

gồm thâu tất cả. 

Ở thế  gian, cái đáng quý trọng  nhất  là tinh thần, đáng  mến tiếc nhất là thời 

gian. Một niệm thanh tịnh là duyên khởi của Phật giới, một niệm nhiễm ô là 

sanh  nhân  vào  chín  cõi.  Phàm  động  một  niệm  tức  tạo  chủng  tử  mười  cõi, 

như thế há chẳng quý trọng ư? Một ngày đã trôi qua, mạng cũng theo đó mà 

giảm dần,  một tấc thời  gian tức  một đoạn  thọ  mạng,  như thế  há chẳng  mến 

tiếc ư? Nếu biết tinh thần là cái đáng quý trọng, chớ nên uổng phí, phải nên 

niệm  niệm  chấp  trì  danh  hiệu  Phật.  Thời  giờ  chẳng  để  luống  qua  thì  khắc 

khắc  phải  huân  tu  tịnh  nghiệp.  Ví  như bỏ  danh  hiệu  Phật  mà  tu  Tam  Thừa 

Thánh Hạnh, đó cũng là uổng phí tinh thần. Giống như dùng cây cung ngàn 

cân mà bắn loài chuột nhắt. Huống gì tạo nghiệp lục phàm sanh tử? Ví như 

bỏ Tịnh nghiệp mà giữ lấy Quyền Thừa Tiểu Quả, đó cũng là uổng phí thời 

gian. Giống như dùng hạt châu Như Ý mà đổi lấy một mảnh áo, một miếng 

cơm, huống gì giữ lấy quả trời người hữu lậu? 

Quý  trọng  như  thế,  mến  tiếc  như  thế  thì  tâm  chuyên  nhất  mà  Phật  dễ  cảm 

hiện,  hạnh siêng  năng  mà đạo  nghiệp dễ tinh chuyên. Nhất định  được  vãng 

sanh  Tịnh Ðộ,  tự thân thấy Đức Phật Di-đà, tức thời thọ  nhận khai thị,  đối 

diện tuân phụng từ âm, diệu ngộ tự tâm, chứng đắc pháp giới. Kéo một niệm 

làm  trường  kiếp,  rút  một  kiếp  thành  một  niệm.  Kiếp  và  niệm  viên  dung, 

được đại tự tại. Điều đó há chẳng phải đã thọ nhận được diệu quả từ sự quý 

trọng và mến tiếc ư? 

Phàm  Kiến  đạo  rồi  sau  mới  Tu  đạo,  Tu  đạo  rồi  sau  mới  Chứng  đạo.  Đó  là 

con  đường  chung  của  ngàn  thánh,  là  định  luận  không  đổi  từ  ngàn  xưa. 

Nhưng  Kiến  đạo  há  dễ  bàn  đến  ư?  Nếu  căn  cứ theo  Giáo  thừa  ắt  phải  tâm 

khai ý giải. Nếu y cứ theo Tông môn, phải vượt qua trùng quan. Sau đó mới 

được nói đến Tu đạo. Nếu không thì liền trở thành tu mù luyện chột, không 

tránh khỏi va tường đụng vách, rơi vào hầm, rớt xuống hố. Nhưng pháp môn 

Tịnh Ðộ thì không  như vậy,  về phương  Tây cách đây hơn  mười  vạn ức cõi 

Phật, có một thế giới tên là Cực Lạc. Đức Phật ở cõi ấy hiệu là A-di-đà hiện 

nay  đang  thuyết  pháp.  Chỉ  cần  tin  sâu  lời  Phật,  nương  vào  đó  mà  phát 

nguyện trì niệm danh hiệu Phật. Dùng tri kiến Phật làm tri kiến mình, bất tất 

phải cầu đốn ngộ. Các pháp môn khác trước tiên cần phải ngộ, sau đó y theo 

pháp đã ngộ mà tu tập. Nhiếp tâm thành định, nhân định phát huệ, nhờ huệ 

mà  đoạn  hoặc.  Huệ  đã  phát  có  hơn  kém  thì  hoặc  được  đoạn  có  cạn  sâu. 

Được như vậy mới có thể luận đến lui sụt hay không lui sụt. Còn trong pháp 

môn  Tịnh  Ðộ,  chỉ  cần  dùng  tâm  tín  nguyện  chuyên  trì  danh  hiệu  Phật  cho 

đến nhất tâm bất loạn, tịnh nghiệp nhất định sẽ đại thành, mai sau nhất định 

vãng  sanh.  Một  khi  đã  vãng  sanh  thì  vĩnh  viễn  không  còn  lui  sụt.  Lại  các 

pháp  môn  khác,  trước  cần  sám  hối  hiện  nghiệp,  nếu  không  sẽ  chướng  đạo, 

không có đường tiến tu. Còn người tu tịnh nghiệp thì đới nghiệp vãng sanh, 

không  cần  sám  hối.  Vì  một  lời  chí  tâm  niệm  Phật  có  thể  tiêu  diệt  được  tội 

nặng sanh tử trong tám mươi ức kiếp. Các pháp môn khác cần phải đoạn trừ 

phiền  não.  Nếu  còn  mảy  may  phiền  não  Kiến,  Tư  chưa  đoạn  thì  chưa  dứt 

được Phần Ðoạn Sanh Tử, chẳng thể xuất ly quốc độ Đồng Cư. Chỉ có người 

tu tịnh nghiệp mới vượt ra khỏi ba cõi, không cần đoạn phiền não, mà từ cõi 

Đồng Cư này sanh về cõi Đồng Cư kia. Một khi đã sanh về, thì cội gốc sanh 

tử vĩnh viễn đoạn dứt, thời thời thấy Phật, khắc khắc nghe pháp; y phục thức 

ăn, phòng xá tự nhiên hiện ra mà thọ dụng. Nước, chim, cây cối đều thuyết 

pháp.  Trong cõi Đồng Cư gặp được các thượng thiện  nhân của ba Tịnh  Ðộ 

trên (Phương Tiện Hữu Dư độ, Thật Báo Vô Chướng Ngại độ, Thường Tịch 

Quang  Tịnh  Ðộ) đồng  tập  hội  một  chốn,  chứng  đắc  viên  mãn  ba  bất  thoái, 

được giai vị Nhất Sanh Bổ Xứ. Thế thì pháp môn Tịnh Ðộ, khởi đầu không 

cầu  khai  ngộ,  cuối  cùng  chẳng  đợi  phát  huệ,  chẳng  cần  sám  nghiệp,  chẳng 

đoạn phiền  não. Thật  là  vô cùng tiết  lược, vô cùng thẳng tắt. Nhưng chứng 

nhập  thì  vô  cùng  rộng  lớn,  rốt  ráo  viên  mãn.  Người  học  nên  lắng  tâm  suy 

nghĩ mà chọn lựa cho thật đúng, không vì một lúc cống cao mà mất đi lợi ích 

lớn lao thù thắng này. 

Có  người  nghèo  khổ  nhìn  từ  xa  thấy  một  xâu  tiền,  liền  chạy  đến  định  nhặt 

lấy, bỗng thấy là một con rắn, liền trố mắt đứng nhìn. Lại có một người khác 

chạy đến nhặt lấy xâu tiền mang đi. Đó chính là tiền chứ không phải là rắn, 

sở dĩ thấy thành rắn là do nghiệp cảm nên, do tâm biến hiện. Thấy rắn từ xâu 

tiền,  nhất  định  là  do  tâm  hiện  nghiệp  cảm.  Vậy  thấy  tiền  từ  rắn  há  chẳng 

phải do  nghiệp cảm, tâm  hiện ư? Rắn biến từ tiền do  nghiệp riêng của  một 

người  vọng  thấy;  còn  tiền  thành  từ  rắn  là  do  nghiệp  đồng  phần  của  nhiều 

người  vọng  thấy.  Vọng  thấy  của  một  người  thì  hư  vọng  dễ  biết;  còn  vọng 

thấy của nhiều người thì hư vọng thật khó biết. Dùng dễ biết để so sánh với 

khó  biết,  thì  khó  biết  cũng  trở  thành  dễ  biết.  Thế  thì  rắn  chắc  chắn  là  rắn, 

tiền cũng là rắn. Do đó biết căn thân bên trong, cảnh giới bên ngoài từ một 

phương,  mười  phương,  bốn  đại  châu  cho  đến  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới 

cũng đều như rắn hiện từ xâu tiền. Nhưng rắn do tâm đã hiện thì liền có thể 

cắn người, tiền do tâm đã hiện thì liền có thể thọ dụng được. Chẳng nên cho 

rằng chỉ do tâm mà không có cảnh bên ngoài. Vả lại, uế khổ ở Ta-bà hay là 

tịnh lạc của cõi An Dưỡng đều do tâm hiện. Uế khổ do tâm hiện thì liền bị 

bức bách; tịnh lạc do tâm hiện thì được thọ dụng. Uế khổ hay tịnh lạc đều do 

tâm hiện, vì sao lại không bỏ uế khổ do tâm mà giữ lấy tịnh lạc bởi tâm, để 

cam chịu trải qua hằng sa số kiếp bị tám khổ nấu nung bức bách ? 

Sự sanh tử của con  người chỉ do  hai  lực tạo nên,  một  là tâm  lực thật  nhiều 

mối,  bên  nào  nặng  thì  nghiêng  về.  Hai  là  nghiệp  lực,  như  người  mang  nợ, 

mạnh  thì  kéo  dắt  trước.  Nghiệp  lực  rất  lớn  mà  tâm  lực  còn  lớn  hơn.  Vì 

nghiệp  lực  không  có  tự  tánh,  chỉ  hoàn  toàn  nương  vào  tâm.  Tâm  hay  tạo 

nghiệp,  thì  tâm  cũng  chuyển  được  nghiệp.  Tâm  lực  có  nặng,  nghiệp  lực  có 

mạnh thì mới dẫn dắt thọ sanh. Nếu dùng tâm nặng này mà tu tịnh nghiệp thì 

tịnh nghiệp rất mạnh. Tâm nặng nghiệp mạnh thì chỉ một bề nghiêng về Tây 

phương  mà  thôi.Thế  thì  mai  sau  thân  chung  mạng  tận  nhất  định  vãng  sanh 

Tây phương chứ chẳng thể sanh vào chốn khác. Như cây lớn, tường cao bình 

thường  đã  nghiêng  về  hướng  Tây,  mai  sau  nếu  có  đổ  hẳn  sẽ  không  đổ  về 

hướng khác. Thế nào là tâm sâu nặng? Như chúng ta chuyên tu tịnh nghiệp, 

trong đó Tín quý ở chỗ sâu bền, Nguyện quý ở chỗ tha thiết, không bị bất cứ 

tà  thuyết  nào  mê  hoặc  hay  làm  giao  động,  không  bị  tất  cả  cảnh  duyên  nào 

xoay  chuyển.  Nếu  đang  lúc  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  dẫu  có  Đại  Sư Đạt-ma 

bỗng  nhiên hiện đến  nói rằng:  "Ta có pháp Thiền chỉ thẳng tâm  người thấy 

tánh  thành  Phật,  ông  hãy  lìa  bỏ  niệm  Phật,  ta  sẽ  trao  pháp  Thiền  này  cho 

ông". Bấy giờ ta nên đảnh lễ Tổ Sư mà bạch: "Trước, con đã lãnh thọ pháp 

môn  Niệm  Phật  của  Thích-Ca  Như  Lai,  phát  nguyện  tu  trì  suốt  đời  chẳng 

thay đổi. Tuy Tổ Sư có pháp Thiền thâm diệu, nhưng con chẳng dám trái với 

bổn  nguyện".  Dẫu  có  Đức  Thích-ca  Như  Lai  bỗng  hiện  thân  đến  dạy  rằng: 

"Trước kia ta đã thuyết môn niệm Phật, đó chỉ là phương tiện nhất thời. Nay 

ta lại có pháp  môn thù thắng khác siêu  việt hơn. Ông  nên  lìa bỏ pháp  niệm 

Phật, ta sẽ nói thắng pháp cho ông  nghe".  Cũng  như thế, ta cúi đầu  lễ Phật 

mà  bạch  rằng:  "Trước  kia  con  đã  lãnh  thọ  pháp  môn  Tịnh  nghiệp  của  Thế 

Tôn, dù chỉ còn một hơi thở, con quyết cũng chẳng đổi thay. Tuy Như Lai có 

thắng  pháp,  nhưng  con  chẳng  dám  trái  với  bổn  nguyện”.  Dù  Phật,  Tổ  hiện 

thân  còn  chẳng  thay  đổi  được  tín  tâm,  huống  gì  Ma  vương,  ngoại  đạo,  tà 

thuyết hư vọng mà có đủ năng lực mê hoặc ta ư? Tín được như thế mới gọi 

là sâu vậy. Nếu có bánh xe sắt nóng đỏ xoay chuyển sát đầu ta, cũng chẳng 

lấy  sự  khổ  này  mà  lui  sụt  tâm  nguyện  vãng  sanh.  Nếu  năm  dục  thắng  diệu 

của Luân vương hiện trước mặt, cũng không vì niềm vui này mà lui sụt tâm 

nguyện  vãng  sanh.  Dù  thuận  nghịch  cùng  tột  cũng  không  đổi  được  tâm 

nguyện,  huống  gì  cảnh  giới  thuận  nghịch  nhỏ  bé  của  thế  gian  mà  xoay 

chuyển  được  ta  sao?  Nguyện  như  thế  mới  thật  là  nguyện  chí  thiết.  Tin  sâu 

Nguyện  thiết,  đó  là  dùng  tâm  sâu  nặng  mà  tu  Tịnh  nghiệp  thì  nghiệp  nhất 

định  mạnh.  Vì  tâm  nặng  thì  dễ  chuyên  nhất,  nghiệp  mạnh  mẽ  thì  dễ  thuần 

thục.  Nếu  tịnh  nghiệp  Cực  Lạc  thuần  thục  thì  nhiễm  duyên  Ta-bà  liền  dứt. 

Nếu nhiễm duyên Ta-bà đã dứt, khi lâm chung, dù muốn cảnh giới luân hồi 

trở lại hiện tiền thì cũng chẳng thể được. Nếu tịnh nghiệp đã thuần thục, khi 

lâm  chung  dù  muốn  tịnh  độ  Di-Ðà  chẳng  hiện  thì  cũng  không  thể  được. 

Nhưng  Tín  và  Nguyện  này  lúc  bình  thường  cần  phải  kiên  cố  thì  khi  lâm 

chung  mới  không  rơi  vào  đường  nhỏ  hẹp.  Như  cổ  đức  lúc  lâm  chung,  chư 

thiên cõi Dục đến tiếp dẫn, nhưng các ngài chẳng chịu đi, chỉ  một lòng đợi 

Phật. Sau đó chư Phật hiện, liền nói rằng: "Chư Phật đã đến", rồi chắp tay thị 

tịch. 

Lúc lâm chung tứ đại phân ly, đây là thời khắc nào? Chư thiên cõi Dục đến 

tiếp  dẫn  là  cảnh  giới  nào?  Nếu  bình  thường  tín  nguyện  chưa  đạt  đến  mười 

phần kiên cố thì đến lúc này, gặp cảnh này mà gượng làm chủ tể được sao? 

Như bậc cổ đức kia đáng  gọi  là  tiêu biểu  cho  những  người chuyên tu  Tịnh 

nghiệp xưa nay. 

Có một Thiền sư hỏi rằng: "Tất cả các pháp đều như mộng, Ta-bà ắt hẳn là 

mộng, vậy tịnh độ Cực Lạc cũng là mộng. Đồng là cảnh mộng, tu tập có ích 

gì?" Tôi đáp rằng: "Bồ-tát từ Thất Ðịa trở về trước ở trong mộng mà tu đạo; 

đại  mộng vô  minh, Bồ-tát Đẳng Giác vẫn còn  mê. Chỉ có chư Phật mới gọi 

là Đại Giác. Khi còn trong  mộng chưa  tỉnh thức thì khổ  vui rõ ràng. Mộng 

lãnh thọ cực khổ nơi Ta-bà đâu bằng mộng lãnh thọ diệu lạc ở cõi Tịnh Ðộ. 

Huống gì  mộng ở Ta-bà là từ mộng vào mộng, mộng rồi lại mộng, mãi  mãi 

trầm mê. Còn mộng ở cõi Cực Lạc là từ mộng để vào giác, giác rồi lại giác, 

dần  dần  đạt  đến  Đại  Giác.  Thế  nên,  mộng  tuy  đồng  mà  nguyên  nhân  của 

mộng thì chưa từng đồng. Há có thể luận một cách khái quát ư? 

Biển lớn Phật pháp chỉ có Tín mới vào được. Đối với pháp môn Tịnh Ðộ thì 

Tín lại càng trọng yếu. Vì trì danh niệm Phật là hành xứ sâu xa của chư Phật, 

chỉ  có  Bồ-tát Nhất  Sanh  Bổ  Xứ  mới  biết  được  ít  phần,  còn  tất  cả  các  hiền 

thánh khác thì chỉ nên tin thuận mà thôi. Bởi đó chẳng phải là chỗ nhận biết 

của  trí,  huống  gì  phàm  phu  hạ  liệt  mà  biết  được  ư?  Trong  mười  một  pháp 

thiện thì Tín là đầu tiên, trước Tín không có pháp thiện nào khác. Trong năm 

mươi  lăm  giai  vị,  Tín  vị  là  đầu  tiên.  Trước  Tín  vị  không  có  thánh  vị  nào 

khác. Cho nên Bồ-tát tạo Luận Khởi Tín, Tổ Sư soạn Tín Tâm Minh. Dùng 

một  pháp  Tín  tâm  làm  yếu  môn  vào  đạo.  Khi  xưa,  Vương  Trọng  Hồi  hỏi 

Dương Vô Vi: "Niệm Phật như thế nào mới không gián đoạn?" Dương đáp 

rằng:  "Sau  khi  đã  tin  thì  không  còn  nghi".  Vương  vui  vẻ  ra  về.  Không  bao 

lâu Dương nằm mộng thấy Trọng Hồi đến cảm tạ: "Nhờ ơn ngài chỉ dạy mà 

được lợi ích lớn, nay tôi đã vãng sanh Tịnh Ðộ". Về sau, Dương gặp con của 

Trọng Hồi, hỏi thăm về quang cảnh và thời gian Trọng Hồi ra đi. Thật đúng 

vào ngày Vương mộng thấy. Ôi! Khi đã tin thì lợi ích rộng lớn đến như vậy 

ư? 

Vào  thời  quá  khứ,  Tỳ-kheo  Pháp  Tạng  đối  trước  đức  Phật  Thế  Tự  Tại 

Vương phát bốn mươi tám đại nguyện. Trải qua vô lượng kiếp, Ngài nương 

vào nguyện này tu tập đại hạnh, đến lúc nhân viên quả mãn, thành tựu Phật 

đạo lấy hiệu là Di-đà, thế giới tên là Cực Lạc. Sở dĩ gọi là Di-đà bởi vì Ngài 

đã chứng đắc sâu xa lý duy tâm tự tánh. Vậy Cực Lạc Di-đà này chẳng phải 

là tự tánh Di-đà, Duy Tâm Cực Lạc ư? Vì tâm tánh này bình đẳng nơi Phật 

và  chúng  sanh,  không  chỉ  thuộc  về  Phật  cũng  không  chỉ  thuộc  về  chúng 

sanh. Nếu cho tâm thuộc Di-đà thì chúng sanh là chúng sanh trong tâm Di-

đà. Nếu cho tâm thuộc chúng sanh thì Di-đà là Di-đà trong tâm chúng sanh. 

Dùng chúng sanh trong tâm Di-đà để  niệm Di-đà trong  tâm chúng sanh, há 

Di-đà trong tâm chúng sanh chẳng ứng chúng sanh trong tâm Di-đà sao? Chỉ 

vì  Phật  ngộ  tâm  này,  giống  như  người  lúc  tỉnh;  chúng  sanh  mê  tâm  này 

giống  như  người  trong  mộng.  Rời  người  lúc  tỉnh  thì  không  có  riêng  người 

trong mộng. Vậy lìa người trong mộng, há có riêng người khi tỉnh ư? Nhưng 

người  trong  mộng  chẳng  nên  tự  nhận  là  chân,  cũng  chẳng  nên  lìa  người 

trong mộng mà tìm cầu một người tỉnh nào khác. Chỉ cần luôn nhớ nghĩ đến 

người  lúc tỉnh,  nhớ  nghĩ  rồi  lại  nhớ  nghĩ thì sẽ thấy đại  mộng dần dần tỉnh 

thức, mắt mộng rộng mở. Tức người hay nhớ nghĩ trong mộng liền trở thành 

người  tỉnh  được  nhớ  nghĩ,  mà  người  lúc  tỉnh  chẳng  phải  là  người  trong 

mộng. Người  trong  mộng thì  nhiều,  người tỉnh thì chỉ  một. Các  Như  Lai ở 

mười phương đồng một Pháp Thân, một tâm, một trí huệ; mười lực, bốn vô 

úy cũng như thế. Đó chính là tức  một tức nhiều, hằng đồng hằng biệt, pháp 

nhĩ tự diệu. Ý nghĩa của Niệm Phật sơ lược như thế. 

Hai câu: "Sanh thì nhất định sanh, diệt thì thật chẳng diệt", câu trước nói về 

sự, câu sau  nói  về  lý. Vì Sự  là  "sự tức  lý", nên sanh tức chẳng sanh, chẳng 

phải chỉ cho sanh  là sanh.  Lý là  "lý  tức sự",  nên chẳng  diệt  mà diệt, chẳng 

phải  chỉ  cho  chẳng  diệt  là  chẳng  diệt.  Nếu  hợp  làm  một  câu  thì  sự  lý  viên 

dung, đó gọi là: "Hợp chi tắc song mỹ". Nếu phân thành hai câu thì sự lý sai 

biệt, đó gọi là: "Ly chi tắc lưỡng thương". Nếu chẳng hợp làm một, thì nên 

diễn  thành bốn câu: Sanh  thì  nhất  định sanh, sanh  mà  vô sanh; diệt thì thật 

chẳng  diệt,  chẳng  diệt  mà  diệt.  Tuy  phân  thành  bốn  câu  mà  nghĩa  không 

tăng, hợp làm một câu mà nghĩa cũng chẳng giảm, vậy thì một nhiều, sự lý 

viên dung. 

Thế nên chấp lý "diệt thì thật chẳng diệt", chẳng bằng chấp sự "sanh thì nhất 

định  sanh"  làm  sở  đắc.  Vì  sao  ?  Vì  chấp  sự  mê  lý  vẫn  được  vào  các  phẩm 

vãng sanh; còn chấp lý bỏ sự thì bị lạc vào không. Bởi sự có công năng hòa 

hợp lý và lý không có khả năng độc lập, nên cho “sanh là sanh” thì rơi vào 

thường  kiến,  cho  “chẳng  diệt  là  chẳng  diệt”  thì  rơi  vào  đoạn  kiến.  Đoạn, 

thường tuy đồng là tà kiến, nhưng lỗi của đoạn kiến sâu nặng hơn. Cho nên 

nói: “Chẳng bằng chấp sự làm sở đắc”. Nhưng, trọn vẹn hơn cả là dung hội 

hai câu này. 

Một  niệm  hiện  tiền  của  con  người  là  duyên  sanh  mà  vô  tánh,  vô  tánh  mà 

duyên sanh. Như chẳng sanh vào cõi Phật thì liền sanh vào chín cõi. Nếu căn 

cứ  theo  duyên  sanh  vô  tánh  thì  chúng  sanh  và  Phật  bình  đẳng  nhất  không. 

Nếu căn cứ theo vô tánh duyên sanh thì mười cõi hơn kém cách biệt. Vua A-

kỳ-đạt  lúc  lâm  chung bị  người đuổi ruồi  vô  ý chạm  phất trần  vào  mặt,  liền 

khởi  một niệm sân hận, sau khi chết bị đọa làm rắn độc. Một người phụ nữ 

bồng  con  qua  sông,  sẩy  tay  làm  rơi  đứa  bé  xuống  nước,  liền  nhảy  theo  lặn 

vớt,  không  may  cả  hai  đều  chết.  Bởi  lòng  từ  nên  người  phụ  nữ  này  được 

sanh lên cõi trời. Chỉ một niệm từ bi hoặc sân hận mà trời, vật khác xa. Vậy 

một niệm duyên sanh lúc lâm chung há chẳng thận trọng ư? Nếu lấy tâm này 

duyên niệm đức Di-đà, cầu sanh Tịnh Ðộ, há chẳng được thấy Phật mà vãng 

sanh  ư?  Nhưng  một  niệm  này  không  thể  bỗng  nhiên  có  được,  mà  cần  phải 

giữ  tâm chí thành, thường  ngày  luôn  niệm. Vì thế  một câu Di-đà, chúng ta 

phải niệm đến ngàn, đến vạn; niệm một ngày, trọn năm, cũng chỉ vì để thuần 

thục  mà  thôi. Nếu được  một  niệm  thuần thục thì  lúc  lâm chung chỉ có  một 

niệm  này,  không  xen  niệm  nào  khác.  Đại  sư  Trí  Giả  nói  rằng:  "Lúc  lâm 

chung  tâm  tại  định,  tức  là  tâm  thọ  sanh  Tịnh  Ðộ".  Vậy  chỉ  một  niệm  này, 

không còn niệm nào khác, chẳng phải là tâm tại định ư? Nếu thật niệm như 

thế,  chẳng  thấy  đức  Di-đà  thì  còn  thấy  ai  đây?  Chẳng  sanh  Tịnh  Ðộ  thì  lại 

sanh vào chốn nào? Chỉ sợ người chẳng tin mà thôi ! 

Quán  Kinh  đã  nêu  hai  câu:  "Tâm  này  làm  Phật,  tâm  này  là  Phật"  thì  các 

nghĩa: Tâm chẳng làm Phật, tâm chẳng là Phật; tâm tạo chín cõi, tâm là chín 

cõi;  tâm chẳng tạo chín cõi, tâm chẳng  là  chín cõi đã  hiển bày. Ôi!  Nếu có 

người  thấu  hiểu  lý  này  mà  còn  chẳng  niệm  Phật  thì  ta  không  biết  làm  sao, 

cũng đành vậy thôi ! 

Hai  câu  trên  không  chỉ  là  cương  tông  pháp  yếu  của  riêng  Quán  Kinh,  mà 

cũng chính là cương tông của Đại pháp trong một đời giáo hóa của Thích-ca 

Như  Lai;  không  chỉ  là  cương  tông  pháp  tạng  của  riêng  đức  Thích-ca,  mà 

cũng chính là cương tông pháp tạng của tất cả chư Phật trong mười phương 

ba thời. Hễ thấu được cương tông này thì tông nào chẳng thấu; pháp này đã 

rõ  thì  pháp  nào  chẳng  rõ.  Đó  gọi  là  học  tuy  chẳng  nhiều  mà  bằng  các  bậc 

thượng hiền vậy! 

Lại chân pháp thì vô tánh, nhiễm tịnh chỉ tùy duyên. Nhất chân đã hiện, toàn 

thể  thành  mười  cõi  thì  toàn  thể  mười  cõi  tức  nhất  chân.  Vì  thế  người  khéo 

luận bàn về tâm tánh ắt chẳng lìa nhân quả; người tin sâu nhân quả nhất định 

thấu rõ tâm tánh. Đó là lẽ tất nhiên. 

Một niệm tâm năng niệm hiện tiền của con người toàn chân thành vọng, toàn 

vọng tức chân; suốt ngày tùy duyên, suốt ngày bất biến. Một câu Phật được 

niệm  là từ toàn đức  lập tên,  ngoài  đức chẳng có tên; dùng tên  để  hiển đức, 

ngoài tên chẳng có đức. Vậy  ngoài tâm  năng  niệm không có  Phật sở  niệm; 

ngoài Phật sở niệm không có tâm năng niệm. Năng sở chẳng hai, chúng sanh 

và Phật không khác; vốn lìa bốn câu, bặt trăm lỗi, khắp tất cả, chứa cùng tận, 

dứt đối đãi, tuyệt viên dung; chẳng thể nghĩ bàn. Hành giả Liên Tông nên từ 

nơi đây mà tin nhập. 

Sát sanh, tội lỗi thật sâu nặng. Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh, mà có thể 

giết được ư? Tạo nghiệp sâu nặng, buông lung tâm sát, kết oán thù sâu, cảm 

quả báo khổ đều do sát sanh dẫn đến. Vì thế tâm sát dần dần  mạnh, nghiệp 

sát dần dần sâu, dẫn đến giết người cho đến hàng thân thuộc; tích tụ dần lớn 

trở thành đại  kiếp đao binh, thật đáng buồn tha  !  Bởi chẳng biết  ngăn chặn 

tâm sát. Nếu biết thì muông sinh còn không nhẫn tâm giết, huống gì là người 

cho đến hàng thân thuộc? Muông sinh còn không nhẫn tâm giết thì kiếp đao 

binh từ đâu mà đến? Kẻ giết cha anh của người thì người sẽ giết lại cha anh 

của kẻ ấy. Biết không nên giết cha anh của người, cũng là dần dần ngăn chặn 

tâm  sát.  Chẳng  biết  mà  giết  hại  cha  anh  của  người,  là  do  khởi  đầu  chẳng 

ngăn chặn tâm sát vậy. 

Sở dĩ con người chẳng ngăn chặn tâm sát, bởi không thông đạt lý nhân quả. 

Nhân quả tức cảm ứng. Ta dùng tâm ác để cảm người, người cũng dùng tâm 

ác  để  ứng  đến  ta.  Ta  dùng  tâm  thiện  để  cảm  người,  người  cũng  dùng  tâm 

thiện để ứng đến ta. Người chỉ biết cảm ứng ở hiện đời, mà chẳng biết cảm 

ứng  thông  cả  ba  thời.  Chỉ  biết  cảm  ứng  ở  cõi  người,  chẳng  biết  cảm  ứng 

thông  cả  sáu  đường.  Nếu  biết  cảm  ứng  thông  cả  sáu  đường,  ba  thời,  thì 

chúng sanh trong sáu đường đều là cha anh nhiều đời, vậy chẳng đáng ngăn 

chặn tâm sát ư? Dẫu biết cảm  ứng thông cả sáu đường, thì cũng chẳng biết 

được cảm ứng thông cả thế gian và xuất thế gian. Nếu cảm với tâm vô ngã, 

thì quả Thanh Văn, Duyên Giác liền ứng; nếu cảm với tâm Bồ-đề lục độ vạn 

hạnh  thì  quả  pháp  giới  Bồ-tát  sẽ  ứng.  Nếu  cảm  với  tâm  bình  đẳng  đại  từ, 

đồng thể đại bi thì quả pháp giới Phật sẽ ứng. Ôi! Đạo lý cảm và ứng thật có 

thể nói hết được sao? 

Nên biết một câu "A-di-đà Phật" lấy "duy tâm" làm Tông. Nhưng nghĩa "duy 

tâm" cần phải dùng ba lượng để ấn định. Ba lượng là Hiện Lượng, Tỷ Lượng 

và  Thánh Ngôn  Lượng.  Hiện  Lượng tức thân chứng  đạo  lý ấy;  như Đại Sư 

La-thập  lúc bảy tuổi theo  mẹ đến chùa, thấy bát của Phật  liền sanh tâm  vui 

mừng lấy đội trên đầu. Bỗng chốc nghĩ rằng: “Ta tuổi nhỏ, bát Phật lại nặng, 

làm sao có thể đội được?” Niệm ấy  vừa khởi, bỗng  nhiên  la  lớn  một tiếng, 

vội đặt bát xuống, ngộ được pháp duy tâm. Pháp sư Duy Hiểu người Cao Ly 

đến  Trung  Quốc  học  đạo,  ban  đêm  tạm  nghỉ  nơi  nghĩa  địa,  đến  khuya  quá 

khát nước, dưới ánh trăng sáng, Sư thấy một dòng nước trong mát hiện trước 

mặt, liền đưa bàn tay vốc lấy uống, cảm thấy rất thơm ngọt. Đến sáng hôm 

sau  mới  biết  dòng  nước  này  từ  trong  ngôi  mộ  tuôn  ra,  liền  nôn  mửa  hết, 

bỗng  nhiên  ngộ  được  “vạn  pháp  duy  tâm”.  Sư  liền  trở  về  Cao  Ly  ghi  chép 

lại. Đây đều là hiện lượng thân chứng. Tỷ Lượng tức là nương vào các tướng 

trạng để quán  xét các nghĩa rồi so sánh  mà biết. Trong các dụ chỉ có dụ  về 

cảnh mộng là sát nhất. Như núi sông, người vật thấy trong mộng có ngàn sai 

muôn  biệt,  đều  không  lìa  tâm  mộng  của  ta.  Lìa  tâm  mộng  thì  không  một 

pháp  nào có được. Ngay đây có thể tỷ  dụ  mà biết tất cả vạn pháp  hiện tiền 

chỉ  do  tâm  hiển  hiện.  Thánh  Giáo  Lượng  tức  ngàn  kinh  vạn  luận  đều  nói: 

"Tam giới duy tâm, vạn pháp duy thức". 

Trên đã y cứ vào ba lượng để xác định duy tâm. Bây giờ lại nương theo hai 

môn sự lý để biện minh về Lý cụ sự tạo. Nghĩa là do có Lý cụ (bản tánh như 

thật  xưa  nay vốn đầy đủ) mới có Sự tạo (hiện tượng  giới  hiển bày do  lý cụ 

tùy duyên). Nếu lý chẳng đầy đủ thì sự từ đâu mà tạo lập. Vì thế “lý cụ” chỉ 

là “cụ sự” tạo; lìa sự tạo thì không có lý cụ. Chỉ một niệm tâm này vốn đầy 

đủ vạn pháp trong mười cõi. Nên khi một niệm này tùy duyên thì tạo ra vạn 

pháp.  Như  trong  vàng  vốn  có  đủ  tánh  chất  để  thành  bình,  mâm,  vòng, 

xuyến... đó là lý cụ; các duyên thợ, lò, kềm, búa… tạo thành các vật trên là 

sự tạo. Như trong bột gạo vốn đã đầy đủ tánh chất để tạo thành các món ăn, 

đó là lý cụ; các duyên thợ, nước, lửa… tạo thành các món ăn ấy là sự tạo. 

Đã  luận  bàn  về  sự  lý  rồi,  bây  giờ  lại  căn  cứ  vào  danh  thể  đồng  dị  để  phân 

định chân vọng. Trong Phật pháp có những pháp danh đồng mà thể lại dị, có 

những pháp danh dị mà thể lại đồng. Về danh đồng thể dị, như một danh là 

“tâm”  mà  có  nhục  đoàn  tâm,  duyên  lự  tâm,  tập  khởi  tâm,  kiên  thật  tâm. 

Nhục đoàn tâm (quả tim thịt) đồng bốn đại, không có sự nhận biết. Duyên lự 

tâm (tâm phan duyên) chung cả tám  thức;  vì tám thức đều phan duyên suy 

lường  cảnh  tự phần,  nên  tâm  này  chỉ  thuộc  vọng.  Tập  khởi  tâm  chỉ  nương 

thức  thứ  tám,  vì  gom  chứa  chủng  tử  và  khởi  hiện  hành  các  pháp,  nên  tâm 

này thuộc chân vọng hòa hợp. Kiên thật tâm, tức là tánh chân thật bền chắc, 

là  linh tri  lìa  niệm,  là tâm  thể thuần chân.  Ở đây  nói Duy  Tâm tức chỉ tâm 

thuần chân này. 

Về danh dị thể đồng, các từ : Chân Như, Phật tánh, Thật tướng, Pháp giới… 

mà trong kinh luận đã nói đều là chỉ cho tâm thuần chân này. 

Đã  phân  biệt  chân  vọng,  nay  lại  căn  cứ  theo  bản  hữu  và  hiện  tiền  để  chiết 

trung chỉ bày. Các kinh đều nói: "Vô thỉ bản hữu chân tâm" (Chân tâm vốn 

có từ vô thỉ). Phàm đã nói Bản Hữu, thì nay há lại không ư? Bởi nay hiện có, 

nên nói là Bản Hữu. Nếu không có vô thỉ thì không có hiện tiền; như lìa hiện 

tiền há lại có vô thỉ sao? Vì thế chẳng cần phải tôn cao Bản Hữu, tìm xa vô 

thỉ; chỉ một niệm tâm tự tánh hiện tiền tức chân tâm bản hữu vậy. Một niệm 

hiện  tiền  toàn  chân  thành  vọng,  toàn  vọng  tức  chân,  suốt  ngày  tùy  duyên, 

suốt ngày chẳng biến, lìa một niệm hiện tiền này há lại có chân tâm tự tánh 

ư?  Cổ  đức  nói:  "Mé  kia  Oai  Âm  chẳng  lìa  cánh  cửa  đời  này,  hiện  hành  vô 

minh của chúng sanh  tức trí thể bất động  của chư Phật";  nghĩa ấy cũng tựa 

như thế! Từ bốn nghĩa trên mà hiển thị nghĩa Duy Tâm, cho nên chỉ lấy Duy 

Tâm làm Tông. 

Câu A-di-đà lại lấy Duy Phật làm Tông. Vì tất cả pháp đã do tâm hiển hiện, 

thì  toàn  thể  là  Duy  Tâm.  Tâm  không  có  đây  kia,  không  có  phần  hạn.  Vạn 

pháp  trong  mười  cõi,  hoặc  là  y  báo,  hoặc  chánh  báo,  hoặc  giả  danh,  hoặc 

thật pháp, chỉ tùy thuận nêu một pháp thì toàn thể đều tức tâm, là đầy đủ đại 

dụng  của  tâm.  Tâm,  ngang  thì  khắp  mười  phương,  dọc  thì  xuyên  suốt  ba 

thời. Vì nghĩa duy tâm thành, nên nghĩa duy sắc, duy thanh, duy hương, duy 

vị, duy  xúc, duy pháp cho đến duy  hạt bụi, duy  hạt cải, tất cả  nghĩa  "Duy" 

đều thành tựu. Cho nên nói: "Tất cả pháp không có tướng nhất định, hễ gặp 

duyên tức đặt làm Tông". Duy hạt bụi, duy hạt cải mà còn có thể làm Tông, 

huống  gì  quả  địa  Di-đà  đủ  tám  vạn  tướng  hảo  trang  nghiêm,  lại  không  thể 

lấy làm Tông ư? Vì thế lấy Duy Phật làm Tông. 

Một  câu  A-di-đà  cũng  lấy  "tuyệt  đãi  viên  dung"  (bặt  đối  đãi,  viên  dung  vô 

ngại) làm Tông. Vạn pháp trong mười cõi, tùy thuận nêu một pháp, thì toàn 

thể đều tức tâm, đầy đủ đại dụng của tâm; ngang thì khắp mười phương, dọc 

xuyên suốt ba thời; lìa bốn câu, bặt trăm lỗi; độc thể toàn chân, không có gì 

bao  phủ  bên  ngoài  (Đại);  thanh  tịnh  đầy  khắp,  không  có  gì  chứa  đựng  bên 

trong (Tiểu). Một pháp đã thế, vạn pháp cũng đều như thế, mỗi mỗi đều y cứ 

vào  đương  thể  của  các  pháp,  bặt  đối  đãi,  không  có  pháp  nào  không  hàm 

chứa. Đó là nghĩa “tuyệt đãi”. 

Lại vạn pháp trong mười cõi, mỗi mỗi đều biến khắp, hàm chứa trong nhau, 

đan dệt hiển bày, bao trùm thấu triệt, không hề chướng ngại, cũng chẳng hủy 

hoại,  lại  chẳng  xen  tạp.  Như  gương  sáng  trên  đài,  ảnh  tượng  hiện  bày  lớp 

lớp; như ánh sáng của ngàn muôn hạt châu trên màng lưới của trời Đế Thích, 

xoay vần giao thoa, nhiếp nhập. Đây là y cứ vào các pháp luân chuyển đan 

xen, đối đãi nhau mà thành nghĩa viên dung. Nay hợp tuyệt đãi và viên dung 

làm  một  Tông.  Đang  khi  tuyệt  đãi  tức  viên  dung,  đúng  lúc  viên  dung  lại 

tuyệt đãi. Chẳng phải lìa tuyệt đãi  mà có được viên dung, tuyệt đãi là tuyệt 

đãi cái viên dung kia. Chẳng phải là lìa viên dung mà có tuyệt đãi, viên dung 

là  viên  dung  chỗ  tuyệt  đãi  ấy.  Tuyệt  đãi  và  viên  dung,  mỗi  mỗi  đều  chẳng 

thể nghĩ bàn. Nay cùng hợp làm một tông thì trở thành chẳng nghĩ bàn trong 

chẳng thể nghĩ bàn. 

Lại lấy nghĩa siêu việt tình thức, xa lìa các kiến làm Tông. Bởi chỉ y cứ theo 

các  pháp  tuyệt  đối  đãi,  lìa  bốn  câu,  bặt  trăm  lỗi  thì  đã  vượt  trên  vọng  tình 

chấp trước của phàm phu  và sở kiến sai biệt của hiền thánh ba thừa. Nếu  y 

cứ vào các pháp viên dung, bao trùm bốn câu, dung hội trăm lỗi thì lại càng 

chẳng  phải  là  chỗ  đạt  đến  của  tình  phàm  kiến  thánh.  Cho  nên  lập  chung 

nghĩa siêu việt tình thức, xa lìa các kiến làm Tông. 

Đầu  tiên  lấy  duy  tâm  làm  Tông,  kế  đến  lấy  Duy  Phật,  rồi  “tuyệt  đãi  viên 

dung” và sau cùng là “vượt tình thức, lìa sở kiến”. Tóm lại bốn lớp tông chỉ 

này mới là tông chỉ của một câu Di-đà; như thế há dễ luận bàn ư ? 

Pháp môn Niệm Phật như bầu trời trùm khắp, tựa mặt đất chở cùng. Không 

một người, một pháp nào lọt ra ngoài, không ở trong đó. Như toàn Kinh Hoa 

Nghiêm  có  Ngũ  Chu,  Tứ  Phần(1)  khác  nhau,  nhưng  không  ngoài  hai  chữ 

“nhân  quả”.  Tâm  nhân  của  41  giai  vị  Bồ-tát,  không  một  tâm  nào  không 

hướng đến Quả Giác. Các pháp hành tu tập của 41 giai vị, há chẳng phải đều 

từ pháp hành Niệm Phật ư? Cuối bộ kinh thì lấy nghĩa Bồ-tát Phổ Hiền dùng 

10  nguyện  lớn  dẫn dắt chúng sanh trở  về  Cực  Lạc  làm  điểm  then chốt quy 

kết toàn kinh.  Thật chẳng đúng  như thế sao? Vả  lại  nói  Hoa Nghiêm tức  là 

dùng "nhân hoa" vạn hạnh để trang nghiêm "quả Phật" nhất thừa. Vạn hạnh 

này há chẳng phải là hạnh Niệm Phật ư? Kinh Hoa Nghiêm có vô lượng môn 

như  Bà-tu-mật  nữ,  Vô  Yểm  Túc  vương,  Bà-la-môn  Thắng  Thục…,  nhưng 

đều  hiển  bày  cảnh  giới  Tỳ-lô.  Vậy  vô  lượng  môn  này  chẳng  phải  là  môn 

Niệm Phật ư? Còn Kinh Pháp Hoa, từ đầu đến cuối đều khai, thị, ngộ, nhập 

Tri  Kiến  Phật. Đó chẳng  phải đã  nói trước sau chỉ có  một pháp  môn Niệm 

Phật  ư?  Như  Kinh  Lăng  Nghiêm,  đầu  tiên  hiển  thị  tánh  Như  Lai  tạng,  nói 

nhân chân chánh thành Phật; kế đó chọn lấy pháp môn Nhĩ Căn Viên Thông, 

là nói đến diệu hạnh thành Phật; sau cùng nêu 60 Thánh vị viên mãn Bồ-đề, 

trở về cảnh giới vô sở đắc, chứng cực quả Phật địa. Nếu trái với điều này thì 

đắm chìm trong bảy đường(1); còn thuận với đạo ấy thì biết rõ năm ấm  ma 

nhiễu  loạn.  Cuối  cùng  kinh  nói:  "Nếu  có  người,  thân  mang  4  tội  trọng,  10 

Ba-la-di,  chớp  mắt  trải  qua  địa  ngục  A-tỳ  ở  chốn  này  phương  nọ,  cho  đến 

các Vô Gián ở mười phương, nếu có thể trong một niệm đem pháp môn này 

chỉ bày cho người chưa học ở thời mạt kiếp thì tội chướng của người ấy tùy 

niệm kia mà tiêu trừ, biến nhân khổ phải thọ ở địa ngục thành cõi An Lạc". 

Vậy suốt đầu, suốt cuối chỉ có một pháp môn Niệm Phật. Toàn bộ giáo pháp 

của  một đời Đức Phật, 3 tạng 12 thể loại kinh, cho đến các pháp  môn  Bán, 

Mãn, Quyền, Thật, Thiên, Viên, Đốn, Tiệm đều hiển thị "duy tâm tự tánh", 

thành  tựu  trọn  vẹn  Diệu  Giác  vô  thượng  mà  thôi!  Đó  há  chẳng  phải  tổng 

gom vào một đại pháp môn Niệm Phật sao? Đến như Thiền tông, khi Đạt-ma 

Đại Sư từ Tây  Trúc đến cũng chỉ  nói:  "Chỉ thẳng tâm  người, thấy tánh  liền 

xong". Vậy  đã  nói  thành Phật thì chẳng phải  Tông  môn cũng  là Niệm Phật 

môn ư? Cho nên 1.700 tắc công án của 2 phái, 5 tông(1) chẳng qua cũng là 

chỉ  bày  bản  nguyên  tự  tánh,  hiển  thị  pháp  thân  thanh  tịnh  vốn  có  của  hành 

giả mà thôi. 

Pháp  thân,  ngang  thì  khắp  mười  phương,  dọc  thì  suốt  ba  thời,  không  đâu 

chẳng  bao  trùm.  Người  tu  Thiền  cần  phải  thời  thời  hiện  tiền,  niệm  niệm 

tương ưng. Như vậy có chỗ nào mà nói là không phải pháp môn Niệm Phật ? 

Đến như nói: "Một chữ PHẬT ta chẳng muốn nghe", "đánh một gậy chết tốt 

ném  cho chó ăn…" cũng đều  là phương tiện  hướng thượng thù thắng dùng 

để hiển bày Pháp Thân, là niệm Phật chân thật vậy. 

Có  một  số  người  không  biết  gì  thường  cho  rằng  người  trong  Tông  môn 

không  nên  niệm  Phật,  người  này  không  chỉ  không  biết  niệm  Phật,  mà  còn 

chẳng  thật  biết  Tông  môn.  Không  chỉ  hai  môn  Tông  và  Giáo  như  thế,  mà 

hàng sĩ, nông, công, thương, bách gia, chư tử trong khắp thiên hạ, dẫu không 

muốn  niệm Phật, không biết Phật, cũng không thể thoát ra ngoài pháp  môn 

Niệm Phật được. Bởi đến đi, động tĩnh đều tuân theo đạo này, trăm họ hằng 

ngày thường dùng mà chẳng biết. Đó gọi là : 

Nhất khí bất ngôn hàm hữu tượng, 

Vạn linh hà xứ tạ vô tư. 

Và : 

Hiệp lộ đào hoa phong vũ hậu, 

Mã đề vô địa tị tàn hồng. 

Tạm dịch : 

- Nhất khí(1) không lời trùm hữu tượng(2) 

Hàm linh đồng hưởng đức vô tư. 

- Đường hẹp, hoa đào sau mưa gió 

Vó câu đâu tránh được cánh hồng. 

Một  là  chân  thật  vì  sanh  tử  mà  phát  tâm  Bồ-đề,  đó  là  con  đường  chung  để 

học  đạo;  hai  là  dùng  Tín  trì  niệm  danh  hiệu  Phật  làm  chánh  tông  của  Tịnh 

Ðộ;  ba  là  lấy  nhiếp  tâm  chuyên  chú  trì  niệm  làm  phương  tiện  hạ  thủ  công 

phu; bốn là lấy việc chiết phục phiền não hiện hành làm nhiệm vụ cốt yếu để 

tu tâm; năm là giữ gìn bền chắc bốn giới trọng để làm cội gốc bước vào đạo; 

sáu  là  tu  tập  các  hạnh  khổ  để  làm  duyên  trợ  tu;  bảy  là  lấy  nhất  tâm  chẳng 

loạn làm nơi quy hướng của Tịnh Ðộ; tám là dùng các điềm linh dị cát tường 

để  chứng  nghiệm  việc  vãng  sanh.  Tám  việc  này,  mỗi  mỗi  nên  thống  thiết 

giảng nói, người tu Tịnh nghiệp chẳng thể chẳng hay. 

Nơi chúng sanh phải luân hồi chính là sáu đường. Trong đó, chỉ chúng sanh 

ở cõi  người  mới có thể điều phục tâm  ý, hướng đến Bồ-đề. Còn các đường 

khác,  luôn  bị  các  nỗi  kinh  sợ,  sân  hận,  khổ  vui  bức  bách,  không  còn  thời 

gian nào để hướng tâm về Đạo. Do đó kẻ mất thân người thì nhiều như đất 

trong  đại  địa;  được  thân  người  thì  hiếm  như đất  dính  trong  móng  tay.  Vậy 

thân  người  há dễ được  lắm sao? Chúng sanh cõi  người từ khi  mới sanh  ra, 

lớn lên cho đến già chết, những điều mắt thấy tai nghe đều là những trần lao 

thế gian, là nghiệp duyên sanh tử, Phật pháp đâu dễ được nghe? Được thân 

người đã khó, được thân nam đầy đủ sáu căn càng khó hơn. Được nghe Phật 

pháp đã khó, được nghe danh hiệu Di-đà, pháp môn Tịnh Ðộ càng khó hơn. 

Đâu dễ may mắn được thân người khó được, nghe Phật pháp khó được nghe, 

nay đã được nghe rồi mà còn chẳng chịu tin, chẳng chịu hành trì, thật đáng 

tiếc thay! 

Hãy  gác qua việc chẳng tin,  nay chỉ  nói đến tin  mà thôi. Như tin  mà chẳng 

phát nguyện thì cũng như chẳng tin. Đã phát nguyện  mà chẳng hành trì, thì 

cũng như chẳng nguyện. Hành trì mà chẳng dõng mãnh, thì cũng như chẳng 

hành. Hành trì sở dĩ không dõng mãnh là do nguyện chẳng thiết tha; nguyện 

sở  dĩ  chẳng  thiết  tha  là  do  lòng  tin  chẳng  chân  thật.  Tóm  lại,  sanh  lòng  tin 

chân  thật  quả  rất  khó.  Nếu  Tín  thật  đã  chân,  thì  nguyện  tự  sẽ  tha  thiết; 

nguyện  thật  đã  tha  thiết,  thì  hành  trì  tự  nhiên  dõng  mãnh.  Tín  đã  chơn, 

nguyện đã thiết, thêm sức hành trì dõng mãnh, thì nhất định vãng sanh Tịnh 

Ðộ,  nhất  định  gặp  đức  Phật  Di-đà,  chứng  ba  Bất  Thoái,  được  giai  vị  Nhất 

Sanh Bổ Xứ. Đã sanh về Tịnh Ðộ, thì vĩnh viễn đoạn dứt cội gốc sanh tử từ 

vô lượng kiếp đến nay. Đã được giai vị Nhất Sanh Bổ Xứ thì quả Diệu Giác 

vô thượng chí tôn nhất định thành tựu. Nhưng chỗ quyết định của một niệm 

tín  tâm  chân  thật  này  đâu  phải  tầm  thường;  nếu  duyên  chướng  đạo  chẳng 

mỏng,  nghiệp  sanh  tử  chẳng  nhẹ,  gốc  thiện  chẳng  trồng  từ  lâu,  duyên  lành 

đời trước sâu dày thì đâu được như thế? Nhưng chúng sanh từ vô lượng kiếp 

đến  nay  chẳng  thể  tự biết  được  nghiệp  lực  nặng  hay  nhẹ,  căn  lành  sâu  hay 

cạn mà nghiệp lực do tâm chuyển biến, căn lành thì do người đắp vun. 

Vì thế người hoằng pháp cần phải dùng phương tiện khéo léo, khẩn thiết chỉ 

bày; còn người học đạo phải chuyên tâm gắng sức, mạnh mẽ tiến tu. Chỉ cần 

một lời thể nhập vào tai, một niệm phát động tâm trí, tức có thể chuyển biến 

nghiệp lực, vun đắp căn lành. Còn dù qua tai biết bao nhiêu ngôn từ khai thị 

khẩn thiết mà chưa từng thể nhập được một lời, dù gặp biết bao cảnh thuận 

nghịch mà chẳng có một niệm phấn phát thì đó là chân nghiệp lực sâu nặng, 

chân thiện căn nhẹ mỏng. Như vậy thì chẳng biết phải làm sao? 

Một niệm tâm tánh hiện tiền vốn đồng thể với Phật, mà Phật đã giác ngộ từ 

lâu, còn ta thì  vẫn si  mê. Phật tuy đã  ngộ  nhưng chẳng tăng; ta tuy còn  mê 

nhưng chẳng giảm. Phật dù chẳng tăng, nhưng vì thuận tánh nên hưởng thọ 

đại  pháp  lạc.  Ta  dù  không  giảm,  nhưng  vì  trái  tánh  nên  gặp  khổ  não  lớn. 

Trong  tâm  tánh  đồng  thể,  tuy  Phật  hưởng  thọ  niềm  vui  pháp,  nhưng  bởi 

đồng  thể đại bi, vô duyên đại từ, nên  niệm  niệm đều  nhớ đến ta, nhiếp  hóa 

ta.  Lại  trong  tâm  tánh  đồng  thể,  tuy  ta  gặp  các  khổ,  nhưng  chẳng  biết  cầu 

khẩn Phật, nhớ nghĩ đến Phật, chỉ tùy cảnh sanh tâm, theo tình tạo nghiệp, từ 

vô số kiếp đến nay đã tạo tất cả tội ngũ nghịch, thập ác; lãnh thọ các khổ não 

lớn nơi tám nạn, ba đường. Hễ nói đến thì thật hổ thẹn; hễ nghĩ đến thì thật 

hãi  hùng.  Ví  như  đời  này  chẳng  niệm  Phật  thì  vẫn  như  cũ  một  bề  tạo  các 

nghiệp, lãnh thọ các khổ. Như thế chẳng đáng  hổ thẹn, chẳng đáng kinh sợ 

ư? 

Nay biết Phật có tâm đại từ đại bi, niệm niệm luôn luôn nhớ nghĩ, nhiếp hóa 

ta thì ta nay cảm ân đức của Phật nên phải niệm Phật. Trong kiếp số dài lâu 

một  bề  luống  thọ  các  khổ,  nay  muốn  cầu  thoát  khổ  nên  phải  niệm  Phật. 

Nghiệp  đã  tạo,  nay  chẳng  biết  làm  sao,  mà  lại  tạo  thêm  nghiệp  ở  vị  lai  ư? 

Nghĩ như thế liền sanh lòng hổ thẹn, nên phải niệm Phật. Tâm tánh đồng thể 

đã vốn có, nay há lại không ư? Chỉ thiếu sự chứng ngộ; vì cầu ngộ, nên phải 

niệm Phật. Vì tâm cầu ngộ mà niệm Phật thì niệm Phật nhất định khẩn thiết; 

vì tâm  hổ  thẹn  mà  niệm  Phật thì  niệm  Phật  nhất  định khẩn  thiết;  vì  tâm sợ 

khổ  mà  niệm  Phật  thì  niệm  Phật  nhất  định  khẩn  thiết;  vì  tâm  cảm  ân  mà 

niệm Phật thì niệm Phật nhất định khẩn thiết. Ta không niệm Phật, Phật còn 

nhớ nghĩ đến ta; nay ta khẩn thiết niệm Phật, nhất định Phật càng nhớ nghĩ 

đến  ta  hơn.  Bồ-tát  Đại  Thế  Chí  nói  rằng:  "Chư  Phật  trong  mười  phương 

thương  xót  nhớ  nghĩ  đến  chúng  sanh  như mẹ  nhớ  con;  nếu  con  bỏ  mẹ,  tuy 

mẹ có nhớ cũng không biết làm sao? Nếu con nhớ mẹ như mẹ nhớ con, thì 

mẹ  con  đời  đời  chẳng  xa  cách  nhau.  Nếu  tâm  chúng  sanh  nhớ  Phật,  niệm 

Phật thì hiện đời và mai sau nhất định thấy Phật, cách Phật chẳng xa; chẳng 

nhờ phương tiện mà tự tâm khai ngộ". Đó là lời chỉ dạy thống thiết từ cảnh 

giới thân chứng của Đại Sĩ. Ta nay niệm Phật thì nhất định thấy được Phật. 

Vừa thấy Phật liền thoát khỏi các khổ, tức có ngày khai ngộ. Như thật được 

khai ngộ thì liền một phen tẩy sạch tâm hổ thẹn từ quá khứ. Như thế mà còn 

chẳng niệm Phật sao? 

Tất  cả  chúng  sanh  xưa  nay  là  Phật,  chân  tâm  vốn  có,  vọng  tánh  nguyên 

không,  tất  cả  pháp  thiện  đã  tự  đầy  đủ.  Chỉ  vì  nhiều  kiếp  theo  duyên  mê 

nhiễm, nên chưa đoạn được vọng nguyên không, chưa chứng được chân vốn 

có, chưa tu các thiện  vốn đủ, chưa thành được Phật "vốn  là" (bản thị). Nay 

muốn đoạn được  vọng  nguyên không, chứng chân  vốn có, tu thiện  vốn đủ, 

thành  Phật  "vốn  là",  theo  duyên  ngộ  tịnh,  mà  tìm  cầu  con  đường  thẳng  tắt 

nhất,  mau  chóng  nhất,  chí  viên,  cực  đốn  thì  không  gì  bằng  hạnh  trì  niệm 

danh  hiệu  Phật.  Bởi  tâm  năng  niệm  vốn  toàn  chân  mà  thành  vọng,  nhưng 

toàn  vọng  lại  tức  chân.  Phật  sở  niệm  cũng  vốn  từ  toàn  đức  lập  danh,  nên 

toàn danh tức đức. Ngoài tâm năng niệm không có Phật sở niệm, ngoài Phật 

sở niệm không có tâm năng niệm. Năng sở đều lìa, tâm Phật nhất như, trong 

mỗi  mỗi  niệm đều chế phục, đoạn trừ ngũ trụ phiền  não;  xoay chuyển, diệt 

tận ba chướng tạp nhiễm; phá 5 ấm, vượt 5 trược, tịnh 4 độ, niệm 3 thân, tu 

vạn hạnh, chứng bản chân để thành tựu Diệu Giác vô thượng. Một niệm đã 

như thế, niệm niệm đều như thế, chỉ cần niệm niệm tương tục thì phục, đoạn, 

tu,  chứng  có  công  hiệu  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Bởi  dùng  tâm  toàn  Phật  niệm 

Phật toàn tâm thì tất cả oai thần của Phật quả vốn có nơi tự tâm sẽ thầm gia 

bị.  Một  câu  Phật  hiệu  chẳng  lẫn  tạp  duyên,  mười  niệm  công  phu  thành, 

chóng vượt qua nhiều kiếp. Như thế mà chẳng tin thì đồng gỗ đá. Bỏ đây mà 

tu pháp khác không phải cuồng ắt cũng si. Thế thì còn nói gì, còn biết nói gì 

đây? 

Hỏi:  Các  phương  đều  có  Tịnh  Ðộ,  sao  lại  chỉ  khen  ngợi  phương  Tây,  cầu 

nguyện sanh về? 

Đáp: Vì đây chẳng phải là ý của hàng thế trí, mà chính là lời chỉ dạy rõ ràng, 

chân thật phát ra từ kim khẩu Như Lai. Vì các kinh Đại thừa hiển, mật đồng 

quy hướng. Vì khiến cho người mới phát tâm chuyên chú một cảnh, hầu dễ 

thành  tựu  Tam-muội.  Vì  lấy  bốn  nguyện  làm  duyên  thì  duyên  mạnh;  mười 

niệm làm nhân thì nhân thù thắng. Vì Phật và chúng sanh có duyên. Chúng 

sanh ở cõi này không luận là tăng tục, nam nữ, già trẻ, thiện ác, như khi gặp 

phải  các  cảnh  duyên  quá  thuận  nghịch  khổ  vui,  phần  lớn  đều  từ  đó  buộc 

miệng  phát  ra  một  tiếng  niệm  Phật.  Như  không  niệm  thì  thôi,  hễ  niệm  ắt 

niệm Phật A-di-đà. Việc ấy ai xui khiến nên? Bởi chúng sanh từ lâu đã nhờ 

ơn Phật giáo hóa, từ lâu đã thọ nhận ân đức của Phật, có duyên sâu nặng với 

Phật.  Vả  lại,  Kinh  Di-đà  này  khi  ngài  La-thập  vừa  dịch  thành  thì  ngài  Huệ 

Viễn liền cùng với 123 người nương vào đó lập ra hội niệm Phật, 123 người 

ấy  lần  lượt thị tịch,  lúc  lâm chung đều có  lưu  lại  những  điềm  lành. Cho dù 

chim  anh  vũ  hay  cụ  già  niệm  Phật,  khi  chết  đều  có  tướng  lành  xuất  hiện. 

Những điều đó, nếu chẳng phải chúng sanh đã có duyên sâu với Phật thì gọi 

là gì? 

Kinh  Vô  Lượng  Thọ  ghi:  "Mai  sau  khi  kinh  đạo  diệt  hết,  Ta  dùng  nguyện 

lực chỉ giữ lại kinh này thêm 100 năm để độ khắp chúng sanh". Sở dĩ chẳng 

giữ  lại  kinh  khác  mà  chỉ  giữ  lại  kinh  này,  đâu  chẳng  vì  pháp  môn  này  dễ 

hành trì và hợp với các căn cơ, lại an ổn vào đạo mà mau chóng đạt được lợi 

ích  ư?  Do  đó  biết  rằng,  thời  gian  càng  về  lâu  sau,  pháp  môn  này  càng  hợp 

cơ. 

Chúng sanh thế  gian khi  gặp phải cảnh  nguy cấp  thống khổ thì  thường kêu 

cha mẹ, trời đất. Nhưng chẳng biết cha mẹ, trời người chẳng thể cứu giúp sự 

sanh tử của ta, đoạn dứt sự luân hồi của ta, bởi họ đồng ở trong sanh tử luân 

hồi như ta. Các bậc Thánh tam thừa, tuy đã ra khỏi sanh tử, nhưng không có 

tâm Đại  Bi, không  làm  lợi  ích cho  ta được. Các Bồ-tát, tuy có tâm  Đại  Bi, 

nhưng tâm chứng của các ngài có phần hạn, chưa thể làm lợi ích khắp chúng 

sanh, thỏa mãn tất cả các ước nguyện. Chư Phật trong mười phương, tuy đã 

chứng đắc cùng tận pháp giới, nhưng ta không dễ cảm đến các ngài, dẫu có 

cảm thấu đến  mà thấy  được, chẳng  qua cũng chỉ tạm  thời  lìa khổ, chưa thể 

đạt  đến  rốt  ráo.  Chỉ  có  Phật  A-di-đà,  chúng  sanh  vừa  thấy  Ngài  liền  thoát 

khỏi sanh tử, vĩnh viễn đoạn trừ gốc khổ. Chỉ một câu "A-di-đà Phật" là nơi 

đáng để ta dốc tâm ra sức. Tôi có một câu kệ rằng : 

Suy nghĩ khắp muốn lìa ba cõi 

Chẳng niệm Di-đà biết niệm ai ? 

Niệm Phật thì chẳng khó, mà khó ở chỗ giữ cho được bền bỉ, lâu ngày không 

gián  đoạn.  Nếu  được  cứng  chắc  như  sắt  đã  luyện  thành,  thép  đã  tôi  xong, 

như  một  người chống  muôn  người,  ngàn  Thánh  ngăn chẳng được,  vạn trâu 

kéo  chẳng  quay  đầu,  lâu  ngày  chầy  tháng,  nhất  định  sẽ  cảm  thông  tương 

ứng. Nếu chưa dụng  tâm được  như thế,  vội cho rằng  lời Phật không chứng 

nghiệm, tâm  Phật khó cảm  ứng,  há có  nên chăng? Chỉ cần được  nhất  niệm 

cảm thông, liền ra khỏi sanh tử, thẳng đến vị Bất Thoái, trọn thành Phật quả. 

Há có việc dễ thực hành vậy sao? 

Biết  nhỏ  mà  chẳng  biết  lớn,  thấy  gần  mà  chẳng  thấy  xa,  đó  là  thói  thường 

của chúng sanh. Như đức Phật A-di-đà vốn có ân đức lớn đối với chúng sanh 

mà chúng sanh chẳng biết. Từ vô lượng kiếp xưa, Ngài ở trước đức Phật Thế 

Tự Tại Vương, vì tất cả chúng sanh khổ ở thế giới ác trược phát 48 nguyện 

lớn. Lại nương nơi nguyện tu tập hạnh Bồ-tát trải qua kiếp số lâu xa; bỏ ngôi 

vị Kim Luân vương, quốc gia, vợ con, đầu mắt tủy não chẳng biết bao nhiêu 

ngàn vạn ức lần. Đó chỉ là một hạnh bố thí tài vật nội ngoại trong vạn hạnh. 

Như thế nhẫn được điều mà mọi người chẳng thể nhẫn, làm những việc mà 

người  chẳng  thể  làm.  Viên  tu  vạn  hạnh,  lực  đạt  tột  cùng,  thuần  thục  công 

phu,  thành  tựu  Tịnh  nghiệp,  đạt  đến  Phật  quả,  phân  thân  vô  số,  dùng  các 

phương  tiện,  dẫn  dắt  quần  sanh  đồng  sanh  Cực  Lạc.  Thế  thì  như  vì  một 

người, nhiều người cũng thế. Từ nhiều người mà quán xét thì thấy Phật vì tất 

cả chúng sanh. Nếu từ một người mà quán xét thì thấy Phật chỉ vì một mình 

ta. Vì ta mà phát đại nguyện xứng tánh, vì ta mà tu tập đại hạnh nhiều kiếp, 

vì ta mà nghiêm tịnh bốn độ, vì ta mà viên mãn ba thân, cho đến nơi nơi hiện 

thân tiếp dẫn, chốn chốn hiển thị tướng lành. Tất cả là vì ta vậy. Khi ta tạo 

nghiệp,  Phật  cảnh  giác;  khi  ta  thọ  khổ,  Phật  cứu  giúp;  khi  ta  về  nương  thì 

Phật nhiếp thọ; khi ta tu hành thì Phật gia hộ. Sở dĩ Phật vì ta tất cả, cũng chỉ 

muốn ta niệm Phật, muốn ta vãng sanh, muốn ta vĩnh viễn thoát khổ, hưởng 

thọ  pháp  lạc;  lại  muốn  ta  tiếp  nối  hóa  độ  tất  cả  chúng  sanh  cho  đến  Nhất 

Sanh Bổ Xứ mà thôi. 

Ôi! Ân sâu đức nặng của Phật, cha mẹ chẳng thể ví bằng; dù đất trời có cao 

dày  đến  mấy  cũng  không  thể  sánh  được.  Nếu  chẳng  nghe  khai  thị  đâu  biết 

được nghĩa này? Chẳng đọc kinh Phật, nào hiểu được lý ấy? Từ nay về sau 

đã biết rồi thì chỉ có việc gắng sức tiến tu, trọn báo thân này chí thành nương 

gá, chẳng kể thân mạng một lòng niệm Phật mà thôi, còn gì phải bàn nữa? 

Tất  cả  chúng  sanh  đều  bị  mười  sử  lợi  độn  sai  khiến  mà  lưu  chuyển  trong 

sanh  tử  trải  qua  vô  số  kiếp,  chịu  khổ  não  lớn,  chẳng  thể  xa  lìa,  thật  đáng 

thương xót. Mười sử gồm năm lợi sử là Thân kiến, Biên kiến, Tà kiến, Kiến 

thủ, Giới cấm thủ. Gọi là “lợi”, bởi năm sử này phát khởi nhanh nhẹn, nhạy 

bén. Năm độn sử là Tham, Sân, Si, Mạn, Nghi. Năm món này từ lợi sử sanh 

khởi,  đối  với  lợi  mà  gọi  là  “độn”.  Mười  sử  này,  tất  cả  chúng  sanh,  hoặc  ít 

hoặc nhiều đều có nghiêng về. Nếu mang nó mà tu tập, chỉ tăng thêm tà kiến 

phiền  não,  nhất  định  không  có  phần  tương  ưng.  Còn  muốn  đoạn  trừ  nó  thì 

thật khó. 

Mười  sử  này  trong  ba  cõi,  chín  địa  phối  hợp  với  Tứ  Ðế,  phát  sanh  88  sử 

Kiến  hoặc,  81  phẩm  Tư  hoặc.  Chỉ  đoạn  Kiến  hoặc  cũng  đã  như chặn  dòng 

sông  rộng  40  dặm,  huống  gì  Tư  hoặc?  Nếu  còn  mảy  may  Kiến,  Tư  hoặc 

chưa đoạn, tức chẳng thể xa lìa phần đoạn sanh tử. Đó gọi là dọc thì ra khỏi 

ba cõi. Thật khó! Thật khó! 

Mười sử này gọi chung là “tri kiến chúng sanh”. Cổ đức nói: "Dùng Tri Kiến 

Phật  đối  trị  Tri  Kiến  chúng  sanh".  Tri  kiến  Phật  tức  một  điểm  linh tri  hiện 

tiền lìa niệm. Nhưng linh tri này chẳng thể độc lập, mà phải tùy duyên khởi. 

Nếu  chẳng  theo  duyên  khởi  Phật  giới  thì  liền  theo  duyên  khởi  chín  cõi;  lìa 

mười  cõi  thì  không  có  duyên  khởi  nào  khác.  Muốn  theo  duyên  khởi  Phật 

giới không gì hơn dùng tâm tín, nguyện trì danh hiệu Phật. Nhưng Tín cốt ở 

sâu, nguyện cốt ở thiết, trì danh cốt ở chuyên. Nếu với tâm sâu, thiết, chuyên 

để tín, nguyện và trì danh, tức đã dùng tri kiến Phật làm tri kiến tự kỷ, cũng 

là trong niệm niệm dùng tri kiến Phật đối trị tri kiến chúng sanh. Trong tâm 

mười  sử  sục  sôi  kia  chỉ  cần  đặt  vào  một  tâm  tín,  nguyện,  trì  danh  thì  liền 

chuyển duyên khởi chín cõi làm duyên khởi Phật. Đó là pháp môn cực diệu 

"chỉ  sắt  thành  vàng"  trong  môn  tu  đạo.  Chỉ  cần  tận  lực  gánh  vác,  lâu  ngày 

chẳng  đổi  thay,  bảo  đảm  rằng  có  thể  ngồi  đợi  đài  vàng,  không  bao  lâu  sen 

báu  sẽ  đến  tiếp  đón.  Đó  là  từ  cõi  Đồng  Cư  này  sanh  về  cõi  Đồng  Cư  kia, 

thẳng tắt vượt ba cõi; so với thứ lớp tiến tu chẳng phải ít phí sức hơn ư? 

Một  câu  "A-di-đà  Phật"  là  phương  thuốc  A-già-đà(1)  chữa  lành  tất  cả  các 

bệnh,  là  hạt  châu  như  ý  làm  thỏa  mãn  tất  cả  các  nguyện,  là  thuyền  từ trên 

biển sanh tử  giúp  người  vượt qua tất cả khổ,  là đèn trí  huệ chiếu phá tất cả 

tối  tăm.  Chỉ  cần  một  câu  này  lọt  vào  tai  thì  liền  kết  được  duyên.  Chỉ  một 

niệm tâm tin sâu thì liền có thể tương ưng. Tín tâm đã thật chân thì nguyện 

không cầu mà tự phát. Hai tâm tín nguyện này phải luôn tồn tại nơi tâm, như 

tôi  trung  vâng  theo  mật  chỉ  của  vua  sáng;  như  con  hiếu  nhận  lấy  nghiêm 

mệnh của cha hiền, ghi nhớ mãi chẳng quên, lấy đó làm phận sự trọng yếu. 

Như thế, chẳng luận ở nơi cảnh giới nào, hoặc vắng vẻ, hoặc ồn náo, hoặc an 

nhàn,  hoặc  bận  rộn,  nhiều  niệm,  ít  niệm…  tất  cả  đều  là  chánh  niệm  vãng 

sanh. Chỉ ngại ở chỗ siêng năng hoặc biếng trễ mà thôi. Chúng sanh đã phải 

chịu sanh tử luân hồi từ bao kiếp trước đến nay, lẽ nào vĩnh viễn không phát 

tâm cầu xuất ly, tu hạnh hướng về đạo sao? Bởi buông lung mà phế bỏ, bởi 

biếng nhác mà bại hoại, nên mãi ở trong sanh tử, chịu khổ não lớn. Nay nghe 

pháp  môn  trì  danh  đơn  giản  mà  thiết  yếu  này,  lại  vẫn  còn  y  theo  vết  cũ,  ở 

yên nơi chỗ bại hoại thì thật là một kẻ không có phẩm tánh và khí chất cang 

cường chánh trực vậy! 

Chấp trì danh hiệu Phật tức là thân tâm thành khẩn, tin phục hành trì, là giữ 

chặt  nơi  tâm,  không  phút  giây  quên  bỏ.  Nếu  có  một  niệm  gián  đoạn  thì 

chẳng phải là chấp trì, nếu có một niệm xen tạp cũng chẳng phải là chấp trì. 

Cần  phải  niệm  niệm  liên  tục  không  tạp,  không  đoạn.  Đó  mới  là  chân  tinh 

tấn. Tinh tấn  mãi  mãi thì dần dần đạt đến  nhất tâm bất  loạn, thành tựu trọn 

vẹn Tịnh nghiệp. Nếu đã đạt đến nhất tâm bất loạn  mà vẫn luôn tinh tấn, ắt 

sẽ  khai  hiện  trí  huệ,  phát  khởi  biện  tài,  chứng  đắc  thần  thông,  thành  tựu 

Niệm  Phật  Tam-muội,  cho  đến  các  tướng  lành  linh  dị  đều  hiển  hiện.  Như 

hình  người  bằng  sáp  đặt  gần  lửa,  chỗ  mỏng  sẽ  thủng  trước.  Nhưng  chẳng 

nên định đặt tâm  mong cầu chứng  nghiệm,  mà chỉ cần  nỗ  lực  nơi  nhất tâm 

bất loạn. Nhất tâm bất loạn là nơi quy hướng của Tịnh nghiệp, là cửa lớn của 

Tịnh  Ðộ.  Nếu  chưa  thâm  nhập  được  cửa  này  thì  trọn  không  thể  xong  việc. 

Người học há chẳng gắng sức ư? 

Tu tập tất cả pháp môn, cốt yếu phải rõ Tông, đạt chỉ. Ngày nay mọi người 

chỉ  biết  "vạn  pháp  duy  tâm",  mà  chẳng  biết  "tâm  duy  vạn  pháp".  Chỉ  biết 

ngoài  tâm không  Phật, chẳng biết ngoài Phật không tâm. Chỉ  biết  vô  lượng 

là  một, chẳng biết một là vô lượng. Chỉ biết chuyển núi sông đại địa trở về 

nơi  tự  kỷ,  chẳng  biết  chuyển  tự  kỷ  đến  khắp  núi  sông  đại  địa.  Nhưng  nếu 

chẳng biết “tâm từ vạn pháp sanh” thì há lại thật biết vạn pháp do tâm sanh 

ư? Đã chẳng biết ngoài Phật không có tâm, há lại thật biết ngoài tâm không 

có Phật ư? Như trái cầu tròn bổ làm hai phần, nếu phân ra thì cả hai đều hư 

hoại, nếu hợp lại thì toàn vẹn. 

Vì  thế  người  niệm  Phật,  nhất  định  phải  đặt  "duy  Phật,  duy  Tịnh  Ðộ"  làm 

Tông.  Nếu  tông  Duy  Phật  Duy  Ðộ  chẳng  rõ  biết  thì  nghĩa  Duy  Tâm  chân 

thật chẳng thành. Nếu thấu đạt nghĩa Duy Tâm chân thật thì tông Duy Phật 

Duy Ðộ tự thành. Tông  này đã thành thì  một câu Phật sở niệm, quốc độ sở 

sanh khởi đại dụng toàn thể, ngang khắp mười phương, dọc suốt ba thời, bao 

trùm chẳng sót. Sở niệm đã thế, năng niệm cũng như thế. Đó gọi là dùng tâm 

Thật  Tướng  niệm  Phật  Thật  Tướng.  Dùng  tâm  pháp  giới  niệm  Phật  pháp 

giới.  Niệm  niệm  bặt  đối  đãi,  niệm  niệm  cực  viên  dung.  Vì  bặt  đối  đãi  nên 

siêu việt tất cả các pháp  môn, không pháp môn nào sánh bằng. Vì cực viên 

dung  nên  gồm thâu  tất cả pháp  môn, không pháp  môn  nào  nằm  ngoài. Đây 

gọi là: "Pháp không có tướng nhất định, gặp duyên liền nhận làm Tông, phát 

khởi  đại  dụng,  hiển  hiện  ắt  toàn  chân".  Một  câu  A-di-đà  Phật  cần  phải  tin 

như thế,  niệm  như thế  mới  thật  là chẳng thể  nghĩ bàn trong chẳng  thể  nghĩ 

bàn vậy! 

"Cái"  mà chúng sanh  và Phật bình đẳng đồng có, chính  là  linh tri  hiện  tiền 

lìa niệm này. Nhưng chư Phật bởi tùy nhân duyên tịnh ngộ, ngộ rồi lại ngộ, 

tịnh  càng  thêm  tịnh,  ngộ  và  tịnh  đến  chỗ  cùng  tột.  Cho  nên  linh  tri  này, 

ngang thì khắp mười phương, dọc thì suốt ba thời, rộng lớn không gì ở bên 

ngoài  nó.  Còn  chúng  sanh  bởi  tùy  nhân  duyên  nhiễm  mê,  mê  rồi  lại  mê, 

nhiễm càng thêm nhiễm. Cho nên một điểm linh tri ấy bị cục hạn, rút ngắn, 

chỉ còn  nhỏ bé  và yếu kém. Nhưng đương thể của linh  tri  nhỏ bé  này đồng 

với linh tri rộng lớn của chư Phật, không mảy may sai biệt. Ví như được tùy 

duyên tịnh ngộ, nghiệp nhân bặt dứt, tình thức rỗng không thì linh tri nhỏ bé 

ấy  lập  tức chuyển thành  linh tri  rộng  lớn  vô  biên. Như  một đốm  lửa có thể 

đốt cháy vạn khoảnh rừng hoang. 

Nhưng một niệm linh tri hiện tiền này, nếu luận theo cảnh sở tri thì có rộng 

hẹp,  hơn  kém  khác  nhau.  Nếu  luận  theo  trí  năng  tri  thì  hoàn  toàn  không 

khác.  Như  đồng  là  lửa,  nếu  đốt  gỗ  Chiên-đàn  thì  tỏa  hương  thơm,  nếu  đốt 

phân dơ thì phát  mùi hôi. Vật được đốt dù khác, nhưng lửa dùng để đốt thì 

không  hai.  Như  đồng  là  nước  mà  trong  đục  khác  nhau.  Đồng  là  gương  mà 

mờ,  sáng  sai  biệt.  Trong,  đục  dù  khác,  nhưng  tánh  ướt chẳng  khác.  Mờ  và 

sáng tuy khác mà thể của sáng chẳng khác. Bởi nước đồng tánh ướt, nếu đục 

thì  lắng  cho  trong.  Bởi  gương  đồng  một  thể  sáng,  nếu  mờ  thì  lau  chùi  cho 

sáng.  Gương  sáng  bị  mờ  là  do  dính  bụi  dơ,  bụi  dơ  chẳng  phải  trong  sáng, 

trong  sáng  là  bản  thể  của  gương.  Nước  đục  là  do  hòa  lẫn  bùn  đất,  bùn  đất 

chẳng phải là tánh ướt, ướt là bản tánh của nước. Một niệm linh tri này cũng 

như tánh  ướt của  nước,  tánh  trong  sáng  của  gương,  tánh  nóng  đốt  của  lửa, 

toàn thể chẳng khác. Bởi toàn thể không khác, nên có rất nhiều môn phương 

tiện tu đạo. Có người ngưỡng mộ chư thánh, có người chỉ trọng tánh linh của 

tự kỷ; có người, ngoài thì mến mộ chư thánh, trong thì tôn trọng tánh linh tự 

kỷ;  có  người  không  mến  mộ  chư  thánh  cũng  không  tôn  trọng  tánh  linh. 

Ngưỡng  mộ  chư thánh,  như  người  niệm  Phật  chân  thật,  biết  chư  thánh  đều 

đã  chứng  đắc  tánh  linh  nơi  ta,  nên  nói,  nín,  động,  tịnh  đều  có  thể  làm  mô 

phạm  cho  người.  Nếu  chúng  ta  chẳng  ngưỡng  mộ  chư  thánh  thì  không  có 

đường  tiến  tu.  Cho  nên,  người  này  hoặc  chuyên  trì  danh  hiệu,  hoặc  quán 

tưởng thanh sắc, ba nghiệp chí thành, sáu thời kính lễ, dốc lòng nương tựa, 

trọn kiếp vâng theo; rồi thời tiết đến, nhân duyên thuần thục, cảm ứng tương 

giao, bỗng nhiên, đất tâm rộng mở, linh quang hiển lộ. Lúc ấy mới biết tánh 

linh nơi ta bình đẳng không khác chư thánh, vì thế cần phải tôn trọng. 

Chỉ  tôn trọng  tánh  linh,  như  người tham  thiền trong Tông  môn, bởi từ "chỉ 

thẳng tâm người, thấy tánh thành Phật", cho nên, suốt ngày 12 thời (24 giờ) 

chỉ muốn trong bốn oai nghi đi, đứng, nằm, ngồi hiển bày mặt mũi của chính 

mình,  thọ  dụng  diệu  đức  của  Pháp  Thân  thật  tướng.  Ngoài  tâm  tánh  thì 

không  mảy  may  chấp  thủ.  Mặc  tình  cho  ngàn  thánh  hiện  tiền,  ta  đây  đã  có 

Thiên Chân Phật. Một khi công phu đạt đến chỗ sâu xa, chứng ngộ đã cùng 

tột, mới biết tất cả chư thánh đều đã chứng ngộ tánh linh nơi ta thì càng phải 

ngưỡng mộ. 

Lại, ngoài thì ngưỡng mộ chư thánh, trong thì tôn trọng tánh linh, như muốn 

tôn trọng tánh linh, ắt phải ngưỡng mộ chư thánh, bởi ngưỡng mộ chư thánh 

chính là tôn trọng tánh linh. Lại ngưỡng mộ chư thánh, ắt cần tôn trọng tánh 

linh. Nếu chẳng tôn trọng tánh linh, há có thể ngưỡng mộ chư thánh được ư? 

Đó là trong ngoài giao nhau tu tập, tâm Phật đồng tôn trọng. Đã không chấp 

bên nào thì đường tiến tu càng nhanh chóng, một khi lực đến tột cùng, công 

được  thuần  thục  thì  toàn  thể  tương  ưng.  Lúc  ấy  mới  biết  chư  thánh  chẳng 

qua cũng chỉ đã chứng tánh linh nơi ta mà thôi, không cần phải ngưỡng mộ. 

Nhưng tánh linh nơi ta chẳng qua cũng bình đẳng với chư thánh mà thôi, đâu 

cần phải tôn trọng. 

Chẳng ngưỡng mộ chư thánh, chẳng tôn trọng tánh linh, tức chẳng dính mắc 

mảy may, tâm và Phật đều quên, trừ bỏ tất cả, vòi vọi không nương gá. Bên 

ngoài thì xa lìa thế giới, bên trong thì thoát khỏi thân tâm. Một niệm chẳng 

sanh, vạn duyên đều đoạn. Lâu ngày công phu thuần thục, chứng nhập trọn 

vẹn,  tánh  linh  hiển  lộ,  chóng  đồng  chư  thánh.  Tuy  chẳng  ngưỡng  mộ  chư 

thánh,  nhưng  lại  khéo  ngưỡng  mộ.  Tuy  chẳng  trọng  tánh  linh  mà  thật  tôn 

trọng. 

Bốn  môn  trên  đây,  người  học  hãy  tự lượng  xét  căn  tánh  của  mình,  chỉ  nên 

thuận  ưa  thích  một  môn  mà  thâm  nhập,  lâu  ngày  nhất  định  sẽ  tương  ưng. 

Cần  nhất  là chớ  nên  vọng khởi chấp trước, dối sanh  luận bàn;  lấy bỏ, khen 

chê cũng chỉ là một chứ chẳng khác; như thế không chỉ trái với diệu đạo mà 

còn chướng ngại; sợ rằng sẽ phỉ báng đại pháp mà rước lấy tội lỗi. 

Kinh Lăng Già ghi: "Chỗ biết của chư Thánh lần lượt được truyền trao, vọng 

tưởng vốn vô tánh". Nhị Tổ nói: "Tìm tâm trọn không thể được". Luận Khởi 

Tín ghi: "Nếu có người khéo quán Vô Niệm, tức đã hướng đến trí Phật". Hoa 

Nghiêm  Hợp  Luận  ghi:  "Đốn  ngộ  một  niệm  duyên  khởi  vô  sanh,  liền  siêu 

việt  các  kiến  giải  của  Tam  Thừa  Quyền  Học".  Kinh  Phật,  lời  Tổ,  luận  của 

Bồ-tát,  thiện  tri  thức  đều  y  cứ  một  niệm  hiện  tiền  để  chỉ  bày,  hiển  thị  tánh 

vọng vốn không. Phàm vọng vốn không mà chân vốn có, vậy không là Phật 

thì là gì? Bởi chúng sanh từ lâu đã tùy duyên ô nhiễm, chưa chóng khôi phục 

"vốn không" kia. Nay cần phải dùng duyên khởi thanh tịnh dần dần chuyển 

biến. 

Lại  dùng  tâm  nhân  "ta  tức  Phật"  để  niệm  quả  Phật  "ta  tức  tâm".  Nhân  quả 

xưa  nay  xuyên  suốt,  tâm  Phật  vốn  thể  nhất  như.  Nhưng  quả  Phật  "Ta  tức 

tâm" có đại từ vô duyên, đại bi đồng thể, vốn chẳng nghĩ bàn. Còn tâm nhân 

"ta tức  Phật" có tin sâu,  nguyện  thiết, thành  khẩn trì danh cũng chẳng  nghĩ 

bàn.  Trong  mỗi  mỗi  niệm  đều  gạn  lắng  trần  nhiễm,  hiển  bày  "vốn  không", 

chóng  hội  nguồn  linh, thẳng đến biển quả. Thế thì duyên thanh tịnh, không 

có gì  vượt qua  niệm  này. Chỉ cần trong  lúc niệm  nên buông bỏ  vạn  duyên, 

đề khởi một niệm, khẩn thiết như cứu lửa cháy đầu, như mất cha mẹ, như gà 

ấp trứng, như rồng dưỡng châu. Chẳng mong quả nhỏ, chẳng cầu mau thành. 

Chỉ tâm luôn niệm như thế. Đó gọi là Thiền môn thâm diệu vô thượng. Bấy 

giờ căn thân, thế giới thầm tùy thuận tâm, niệm niệm chuyển biến, nhất định 

chẳng  phải  là  chỗ  thấy  biết  của  tâm  phàm,  mắt  thịt.  Cho  đến  lúc  thân  hoại 

mạng chung, đức Di-đà và Thánh chúng bỗng nhiên hiện tiền, đồng thời mùi 

hương lạ, tiếng nhạc trời, các tướng lành linh dị hiển hiện. Lúc ấy người đời 

mới cho là Tịnh nghiệp thành tựu. Nhưng sự thành tựu Tịnh nghiệp, há mới 

đến lúc này sao ? 

Người niệm Phật nên sanh bốn tâm: Một là nên sanh tâm hổ thẹn, bởi từ vô 

thỉ đến  nay  đã  tạo  biết  bao  nghiệp  chướng;  hai  là  nên  sanh  tâm  vui  mừng, 

bởi  được  nghe  pháp  môn  này;  ba  là  nên  sanh  tâm  thống  thiết,  vì  nghiệp 

chướng  từ  vô  thỉ  khiến  khó  gặp  khó  biết  được  pháp  môn  này;  bốn  là  nên 

sanh tâm cảm kích, vì Phật từ bi vô lượng như thế. Chỉ khởi một trong bốn 

tâm thì Tịnh nghiệp ắt thành tựu. Niệm Phật cần phải lâu dài mà không được 

gián  đoạn.  Nếu  gián  đoạn,  sẽ  không  thành  tựu  Tịnh  nghiệp.  Đã  lâu  dài  lại 

cần phải dõng mãnh, không được biếng trễ. Nếu biếng trễ cũng không thành 

tựu  Tịnh  nghiệp.  Lâu  dài  mà  không  dõng  mãnh,  tức  sẽ  lui  sụt.  Dõng  mãnh 

mà không dài lâu, sẽ không tăng tiến. 

Khi  niệm  Phật  không  nên  khởi  niệm  tưởng  khác.  Không  khởi  tưởng  tức  là 

"Chỉ". Khi niệm Phật cần phải niệm niệm rõ ràng; niệm niệm rõ ràng tức là 

Quán. Trong một niệm đã đầy đủ Chỉ và Quán, chứ chẳng có Chỉ Quán nào 

khác.  Chỉ  là  nhân  của  Định,  Định  là  quả  của  Chỉ.  Quán  là  nhân  của  Huệ, 

Huệ  là  quả  của  Quán.  Một  niệm  chẳng  sanh,  rõ  rõ  ràng  ràng,  tức  tịch  mà 

chiếu.  Rõ  rõ  ràng  ràng,  một  niệm  chẳng  sanh  tức  chiếu  mà  tịch.  Đạt  được 

như  thế,  Tịnh  nghiệp  nhất  định  thành  tựu.  Thành  tựu  như  thế,  đều  đạt  đến 

Thượng  phẩm. Từ một  người cho đến trăm,  ngàn,  vạn, ức  người  nếu tu  tập 

như thế, đều sẽ thành tựu như thế. Hành giả niệm Phật há chẳng tự răn nhắc 

ư? 

(Trích từ Triệt Ngộ Thiền Sư Ngữ Lục) 



---o0o--- 



HẾT 





cover_image.jpg
Triet-Ngo-Dai-Su-
Khai-Thi-TK-
Thich-Nguyen-

Chon-Dich





